[’ASTROLOGIE GRECQUE



LE PUY-EN-VELAY

IMPRIMERIE REGIS MARCHESSOU



[’ASTROLOGIE
GRECQUE

PAR
/,
\Z
.:"'\

> ,
A. FOUCHE - LECLERGQ

MEMBRE DFE L'INSTITUT
PROFESSECR A LA FACULTE DES LETTRES DE PARIS

Natales inquirunt : - - existvmant fot
rirca wmum caput tumultuantes deos
(Senec., Suasor., §).

PARIS
ERNEST LEROUX, EDITEUR
28, RUE BONAPARTE, 28

1899






PREFACE

Celivre est un chapitre de I'Histoire de la Divination dans
U Antiquité, repris et développé dans les limites de temps et
de lieu, nécessairement un peu indécises, qui circonscrivent
I'histoire de 1" « antiquité » classique. Le sujet avait autrefois
vivement piqué ma curiosité; mais, comme je ne devais pas,
dans unc étude générale sur les méthodes divinatoires, lui
donner un développement hors de proportion avec I'en-
semble, je ne m’étais pas cru obligé de m’engager a fond
dans cette selva oscura. Je me contentai alors d’en faire le
tour et d’y pratiquer provisoirement quelques éclaircies. Une
nouvelle poussée de curiosité m'y raménc au bout de vingt
ans, avec le ferme propos de débrouiller enfin cette étrange
association — unique dans I'histoire de la pensée humaine —
de raisonnements a forme scientifique ct de foi masquée;
avec I'espoir de saisir I’enchainement des idées maitresses
qui supportent tout 'assemblage et de noter les étapes par-
courues par la logique acharnée a la poursuite des secrets de
I'avenir.

Je n’ai ricn changé A ma méthode, soit de recherche, soit
d’exposition. Elle consiste, pour la recherche, 2 remonter
vers les origines jusqu’a ce que l'on retrouve 'état d’esprit
oil ce qui est devenu plus tard inintelligible ou déraisonnable
était le produit d’'un raisonnement simple, parfaitement intel-
ligible; pour I'exposition, & refaire en sens inverse le chemin
parcouru. On me permettra de dire que j’ai été encouragé a
y persévérer par les constatations que j'ai pu faire depuis.
En suivant, non pas de trés prés, mais avec assez d’attention,

a



u PREFACE

les enquétes sporadiques du folk-lore, je n'y ai rencontré
aucun fait concernant les pratiques divinatoires, aucun
usage, si bizarre soit-il, qui ne rentre sans effort dans les
cadres que j'ai tracés pour la divination gréco-romaine et n'y
trouve son explication. L’esprit humain est partout le méme,
ct on le constate plus aisément qu’ailleurs dans les ques-
tions de foi, ou il opdre sur un tres petit nombre d'idées. Il
ne crée pas volontairement le mystere : il le rencontre au
bout des spéculations métaphysiques, par impuissance de
comprendre 'infini ; mais, en deca de ce terme, il'n’est point
d’arcane qui ne soit un oubli de sa gendsc intellectuelle, du
circuit plus ou moins sinucux par lequel telle croyance ou
pratique est issuc logiquement de croyances ou pratiques
antérieures. Les superstitions sont des survivances dont on
ne comprend plus la raison d'étre, mais qui ont été en leur
temps, et par un point de suiure que l'on peut souvent
retrouver, fort raisonnables.

Ce qui est vrai des superstitions en général l'est, a plus
forte raison, de l'astrologie, qui a essayé de rattacher d’une
fagon quelconque aux sciences exactes, & « la mathéma-
tique », les efforts les plus aventureux de I'imagination. L’as-
trologic une fois morte — je crois qu’elle I'est, en dépit de
tentatives faites tout récemment pour la revivifier — a été
traitée avec un dédain que I'on ne montre pas pour des ques-
tions d'importance historique infiniment moindre. On dirait
qu’il entre encore dans ces fagons méprisantes quelque chose
de lirritation qu'elle a causée autrefois & ses adversaires, &
ceux qui, ne sachant trop par ot la réfuter, se prenaient a la
hair. Letronne, soupgonnant quelque « vision astrologique »
dans un détail des zodiaques d’Esneh, estime que « cette par-
« ticularité tient a quclque combinaison d'astrologie qui ne
« mérite guere la peine qu'on prendrait pour la découvrir ».
1l constate que, une fois dépouillés « du caractere purement
« astronomique qu'on leur avait supposé », ces zodiaques
« ne seraient plus que I'expression de réveries absurdes, et
« la preuve encore vivante d’une des faiblesses qui ont le
« plus déshonoré I'esprit humain ». 11 laisse supposer qu’il
a eu «le courage de parcourir des livres d'astrologie an-



PREFACE 1L

« cienne », mais sa paticnce s'est lassée avant qu'il fiit en état
de deviner les énigmes de ses zodiaques. « Nous n’en sommes
« pas encore 1a », dit-il, « et nous n'y serons pas de long-
« temps ; il est méme douteux que personne entreprenne une
« recherche dont le résultat ne peut plus avoir désormais
« d’utilité scientifique ». La prédiction est hardie et le motif
admirable. Si Letronne entend par utilité scientifique I'utilité
pratique, il faut rejeter en bloc — en commencgant par son
ceuvre & lui — toutes les études portant sur l'inventaire du
passé, c’est-a-dire ce qui occupe les neuf dixieémes des savants
et intéresse peu ou prou le reste de 'humanité. S'il reconnait
unc utilité scientifique & tout ce qui accroit notre connais-
sance du réel, de ce qui est ou a 6t6, prétendrait-il reléguer
en dehors des choses réelles les faits d’ordre intellectucl et
psychologique, les idées, les croyances, les systémes qui ont
provoqué par la pensée l'action, qui ont engendré des faits
et sont en un certain sens plus réels que les faits eux-mémes ?

Je constate volontiers, ¢t méme avec plaisir, que peu de
gens se¢ soucient aujourd’hui de I'astrologie. Si clle est
encorc vivante et agissante dans les pays d'Orient, chez
nous, elle appartient au passé et n'intéresse plus que les his-
toriens. Ce n'est pas unc raison pour qu'elle les intéresse
médiocrement. On a cru longtemps, on croit peut-étre encore
que la divination en général et I'astrologie en particulier ont
tenu peu de place dans I'histoire. Sans doute, on conslate que
les oracles et les pronostics des devins intervicnnent a tout
moment pour provoquer ou empécher, hater ou retarder les
actes les plus graves ; mais on suppose que c'étaient 1a, pour
les chefs d’Etat ou chefs d’armée, des prétextes plutdt que
des raisons, des moyens commodes d’utiliser la erédulité popu-
laire, et que les choses sc seraient passées de méme, ou a peu
prés, sans cette intervention. C'est un point de vue qui a pu
paraitre rationnel aux philosophes du sitcle dernier, mais
qui devrait dtre, comme on dit aujourd’hui, dépassé. I est
surtout inexact appliqué a I'astrologie, qui n’a jamais agi
qu'a distance sur les masses populaires, mais qui, grice 3 son
prestige scientifique, & la rigidité implacable de ses calculs,
avait tout ce qu'il fallait pour s’imposer a la foi des gouver-



1v PREFACE

nants. L'astrologic a réalisé de temps a autre le réve des doc-
trinaires platoniciens ct stoiciens; elle a mis parfois la main
surces grands leviers que sont les volontés des rois. Qui sait
combien de desseins, intéressant des millions d’hommes,
elle a entravés ou favorisés, quand elle avait prise sur la pen-
sée d’'un Auguste, d’'un Tibere, d’un Charles-Quint, d’unc
Catherine de Médicis, d’'un Wallenstein ou d'un Richelicu?
Les historiens devront, & mou sens, rechercher avec plus de
soin qu’ils ne I'ont fait jusqu’ici les traces de cette ingérence
el ne pas se persuader aussi facilement qu’elle a 6té d’effet
négligeable. Ils n'ont méme pas besoin d’aller bien loin pour
rencontrer, dans I'observance de la semaine, incorporée aux
religions issues du judaisme, la trace, désormais indélébile,
d’unc idée astrologique.

En tout cas, I'étude de l'astrologie et de son histoire inté-
resse au premier chef ceux qui cherchent & connaitre
I'homme en analysant, dans ses auvres collectives, la plus
spontanée et la plusactive de ses facultés, la faculté de croire
et de se créer des raisons de croire. Aprés avoir fait taire la
polémique religicuse suscitée par la prétendue antiquité des
zodiaques égyptiens, Letronne déclarait que désormais, réduit
a l'astrologie, le sujet n’offrait plus « aucun but de recherche
« vraiment philosophique ». Je ne sais ce qu'il entendait au
juste par philosophie, mais j'avouerai sans ambages que I'his-
toire de l'astrologie — c'est-d-dirc de la formation de ses
dogmes — me parait, 3 bien des égards, de plus grande portée
philosophique que I'histoiré de l'astronomie, a laquelle clle
est du reste intimement mélée. Ce n’est pas, ou ce n'est pas
seulement parce que l'astrologie a conservé, en sc les appro-
priant comme données de ses calculs, les conquétes de la
science astronomique & travers des sigcles ol celle-ci risquait
d'stre délaissée et méme oubliée; ni parce que, entre tant de
spéculations aventureuses, elle a posé, en prétendant les
avoir résolues, des questions de physique ct de mécanique
célestes auxquelles n’etit pas conduit la pure géométric des
astronomes grecs. Je veux parler de ce qui fait son originalité
propre, de cette association et pénétration réciproque d'élé-
ments hétérogenes, d’une foi qui parle lc langage de la



PREFACE v

science, et d'une scicnce qui ne peut trouver que dans la
foi la justification de ses principes. Qu'un Ptolémée en soit
arrivé 2 « croire » que l'on « savait » au juste quel est le
tempérament de la plandte Saturne, par exemple, et que
I'on avait pu démeler par I'observation, dans la complexité
des aptitudes physiques, intellectuelles, morales, des &tres
vivant sur terre, la part qu’il fallait attribuer 4 son influence,
celle-ci ramassée et condensée dans une sorle de frappe ins-
tantanée ; qu'un Ptolémée, dis-je, ait pu considérer ce type
non pas comme ¢laboré par la religion, mais comme déter-
miné par l'expérience, alors qu'il savait et enseignait lui-
méme combicn sont multiples les données de chaque théme
de géniture ct combien rare, par conséquent, 'observation de
cas analogues pouvant servir de base & unc induction légi-
time, — cela est merveilleux et éclaire, ce me semble, dans
un excmplaire de choix, les profondcurs de I'dme humaine.
Dans la foi de ce savant qui eroit savoir, on découvre aisé-
ment 1'éternel désir, le besoin de croire ce que I'on veut qui
soit. Or, ce que 'homme a le plus dprement convoité, le plus
obstinément poursuivi, c'est la connaissance, la possession
anticipée de I'avenir, en deca et au dela de la tombe. Au deli,
c’est Ja conquéte des religions ; en decd, de la divination. Les
autres méthodes ont plus ou moins effacé la ligne de démar-
cation, non pas en affichant la prétention de fixer le sort des
individus aprés la mort, mais cn s'appuyant ouvertement sur
la foi religieuse, en demandant des avertissements aux dicux,
ct non sculement aux dieux, mais, par I'oniromancic et la
nécromancie, aux habitants de l'autre monde. Bref, dans
toutes ses méthodes autres que I'astrologie, la « divination »
est une révélation « divine », unesorte de rallonge ajoutée a
lintelligence humaine. Scule, I'astrologic a créé I'équivoque
et comme I'hypocrisic dont elle est entachée en se séparant
de plus en plus de I'idée religieuse qui P'avait engendrée, en
voulant non pas «deviner», mais « prévoir », ct prenantde vive
torce le rang qu'elle trouvait & sa convenance, le premier,
parmi les sciences naturelles. La cause de la séduction
qu'elle a exercée sur les esprits cultivés, c'est qu'elle a pré-
tendu instituer une divination scientifique, autrement dit,



V1 PREFACE

substituer & la révélation la prévision fondée sur la connais-
sance des lois de la Nature, et quelle a 0sé appeler cette
prévision certitude mathématique. Mais, en dépit de ses pré-
tentions, clle restait une foi, et, méme sans I'analyser de
prés, on s'en apergoit : d’abord, a sa résistance obstince, et
méme victoricuse, aux assauts de la logique; ensuite, aux
moyens qu'clle a employés pour se propager.

Jai prononcé tout a I'heure le mot d’hypocrisie, en 'atté-
nuant et I'appliquant a I'astrologie, 2 I'wuvre collective, non
aux astrologues pris individuellement. Atténuons encore,
si l'on y tiert, en disant : équivoque constitutionnelle ct
inconsciente. Cependant, je ne pourrais pousser le respect
trop loin sans manquer & mon tour de sincérité. Il m’est
arrivé plus d’une fois non seulement de déclarer ineptes des
fantaisies qui faisaient par trop violence au sens commun,
mais de traiter mes astrologues de charlatans. Je n’ai voulu
par la ni dire ni faire entendre que cette épithéte leur con-
vint généralement, étant au contraire persuadé que les
croyances jugdes apres coup les plus déraisonnables ont été,
3 un cerlain moment, trés dignes de foi et presque démon-
trables par les idées courantes. Sauf quelques échappées
d'impaticnce — dont, & I'autre extréme, Firmicus, le parfait
croyant, a quelque peu pati, — je n’ai rudoyé que les fabri-
cants de livres apocryphes, les fondateurs et apdtres ano-
nymes de la doctrine astrologique. Je sais parfaitement que
je commets un anachronisme en les jugeant d’aprés des
scrupules qu'ils n'avaient pas, et qu'on pourrait aussi bien
réduire Je fait 3 I'usage d'un procédé littéraire, ou excuser
leur z2le et, par surcroit, louer leur modestie; mais je me
sens incapable d’indulgence pour les faussaires, méme quand
ils ont cru travailler pour une bonne cause. Qu’ils fassent
parler Hénoch ou Danicl, Apollon ou la Sibylle, ou Néchepso
et Pétosiris, les révélateurs qui se déguisent me paraissent
toujours cacher sous leur masque une vilaine action.

En tout cas, j'estime 'occasion opportune pour distinguer
la cause servie par de tels moyens de celle de la science ct
pour montrer & quel point, sous son décor scicntifique,
I'astrologie était restée unc foi. Maintenant que tout le monde



PREFACE vii

s'essaye — et d'aucuns avec une rare incompétence — 2
définir la science et la foi, soit pour les traiter en sceurs
jumelles, soit pour les opposer I'une a I'autre, il est bon de
retenir ce critérium extérieur. On ne forge de preuves que
pour certifier cc qui ne peut sc démontrer, et cc qui ne
peut se démontrer n'est pas de la science.

Mais en voila assez pour faire comprendre le genre d'in-
térét que j'ai trouvé a 'étude de la divination, un domaine
que, dans les limites indiquées plus haut, je crois avoir main-
tenant parcouru tout entier. Je n'y ai pas va un exercice de
pure érudition, mais aussi et surtout une occasion de méditer
sur des problemes dont le souci est I'honncur et le tourment
de notre espece. C'est peut-dtre un labeur fastidieux que de
compter les fils ct les points d’attache historiques des toiles
d'araignée tendues au devant des grands mirages et dans
lesquelles se prennent les imaginations ailées, avides de
lumidres surnaturelles; mais ce n’est pas un labeur sans
récompense. On disserte encore sur 'énigmatique x&0upatg
d’Aristote, sur la « purification » ou apaisement que produit
dans I'ame, au dire du philosophe, la tragédie : le spectacle,
tragique aussi, du long effort fait, et en vain, par l'intelli-
gence humaine pour sortir de ses limites apaise, en le décou-
rageant, le désir de connaitre I'inconnaissable. Il fait plus; il
nous donne en échange la certitude que, ce que nous ne
pouvons pas savoir, nul ne le sait et, & plus forte raison,
n'est obligé de le savoir. C'est cette certitude, et non pas,
comme le dit Montaigne, « l'ignorance et I'incuriosité », qui
est « un doulx et mol chevet & reposer une teste bien faicte ».

A coté de la synthésc que jai fenté d'asseoir sur de
patientes analyses et qui, pour I'astrologie en particulier, a
abouti 2 la distinction de deux méthodes, générales toutes
deux, concurrentes et, & certains égards, incompatibles, il y
a place pour bien des recherches de détail, lesquelles scront
facilitées, je me plais & le croire, par les vues d’ensemble.
Elles auront pour premier résultat — et j'y applaudis
d’avance — de rectifier des inexactitudes que j'ai pu; que j'ai
dd commetire. Ensuite, elles ouvriront de nouvelles sources
d’information. Quantité de manuscrits astrologiques dorment



Vil PREFACE

encore dans les bibliotheques, et les textes grecs dont je me
suis servi, imprimés au xv1° si¢cle, ont grandement besoin
d’8tre revisés par nos philologues. Ceux-ci commencent, du
reste, & porter leur attention de ce coté, ct je serais heureux
de contribuer a I'y retenir. Par dela le monde gréco-romain
ou occidental, il y a le monde arabe, refuge de I'astrologic
au moyen 4ge, et, par deld encore, I'Inde, I'Extréme-Orient.
C'est un vaste champ d’enquéte, ot je ne désespére pas de
voir les orientalistes s’engager 2 leur tour. Ils nous diront si,
ce qui est hors de doute pour le coté arabe, il a 6té ensemencé
par la propagande grecque, ou si ces peuples ont subi direc-
tement, comme la Gréce elle-méme, I'influence de la Chaldée.
Ils auront méme le plaisir de maler au travail d'érudition
I'étude de V'astrologie cncore vivante ou tout au moins se
survivant dans de vieilles habitudes tournées en cérémonial.
Ce qui a jusqu'ici, je suppose, rebuté leur curiosité ou I'a
empéchée de naitre, ¢’est qu'un livre d'astrologie est un véri-
table grimoire pour qui ne connait pas le sens des termes
techniques et les théories représentées par ce vocabulaire.
Si, comme j'ai lieu de le penser, l'astrologie orientale
s'alimente au méme fonds d'idées et de pratiques que I'as-
trologie grecque, je les aurai peut-8tre encouragés a aborder
ses arcanes, en somme beaucoup plus faciles & élucider que
les ¢énigmes et les métaphores incohérentes des Védas.
Qu'ils écartent seulement, ct de prime abord, I'idée sin-
gulidre, l16guée par une tradition assez récente, que ce genre
de recherches n’offre aucun intérét scientifique. Cela s’appelle
jouer sur les mots. Un compte-rendu de I'’Académie des
Sciences, enregistrant en 1708 I'envoi du marbre gravé dit
Planisphere de Bianchini, constate que I'exégese de ce docu-
ment astrologique n'est gudre du ressort de '’Académie. « Ce
«n’est pas », dit malicicusement le rapporteur, « que I'histoire
« des folies des hommes ne soit une grande partie du savoir
«et que malheureusement plusicurs de nos connaissances
«ne se réduisent 1a; mais I'’Académie a quelque chose de
« mieux & faire ». Fontenclle songeait sans doute, en éeri-
vant ces lignes, & son Histoire des oracles; mais ce n’est point
par affectation -de modestie qu’il met, en pareil lieu, la



PREFACE X

science au dessus du « savoir ». A chacun sa tiche. Les
hommes de science, — au sens étroit du mot, — ceux qui
étudient la Nature, ont mieux, c’est-d-dire autre chose, a
faire que d’étudier I'histoire, & laquelle se ramene tout le
reste du « savoir ». Encore en voyons-nous qui dépassent,
et avec grand profit pour tout le monde, la limite tracée
par Fontenelle a I'utilité scientifique. Je n’apprendrai & per-
sonne que le créateur de la thermochimie, 'homme dont
les travaux ont ouvert & I'étude de la Nature une voie nou-
velle, M. Berthelot, a trouvé le temps de s’occuper de I'his-
toire de I'alchimie, laquelle rejoint en maint endroit et double
souvent 'histoire de I'astrologie.

On voudra bien ne pas prendre pour un paradoxe ma con-
clusion : & savoir, qu’on ne perd pas son temps en recher-
chant & quoi d’autres ont perdu le leur.



BIBLIOGRAPHIE

ET

RENSEIGNEMENTS DIVERS

Comme je n‘ai nullement I'intention de dresser une bibliographie
générale des ouvrages, anciens et modernes, concernant l'astrologie, je
me contente d'indiquer les répertoires ou se trouve déji ébauchée cette
bibliographie :

Pour les ouvrages grecs anciens, Io. Alb. Fabricii Bibliotheca
graeca, ed. nova curante G. Chr. Harles, Vol. IV. Hamburgi, 1795.
Lib. II, c. xxi (pp. 128-170).

Pour les ouvrages de toute provenance : Bibliographie générale
de I’Astronomie, parJ, C. Houzeau et A.Lancaster. T.Ier (Bruxelles,
1887), pp. 681-858.

Voici maintenant la bibliographie des sources auxquelles jai eu
recours, classée par ordre chronologique :

L. ManiLivs. — M. Manilii Astronomicon a Josepho Scaligero... repurgatum,
Argentorati, 1655. — A la suite, avec pagination spéciale (462 p.) :
Josephi Scaligeri Jul. Cas. F. castigationes et notz in M. Manilii
Astronomicon. Argentorati, 1655. La premiére édition datait de
1579; les autres, de 1890 et 1600. J'ai utilisé, concurremment avec
I'édition de Scaliger, celle de Fr. Jacob (Berolini, 1846), et les
références visent toujours celle-ci, parce que 'absence de numé-
rotation continue dans Scaliger rend les indications trés incom-
modes. Souhaitons que Manilius trouve enfin un éditeur capable
non seulement d’améliorer le texte, mais aussi de comprendre
qu'un Index ne doit pas &tre exclusivement a 'usage des philo-
logues. Celui de Fr. Jacob donne cinquante références sur I'em-~
ploi de sub et soixante sur I'emploi de in, mais on y chercherait
en vain les noms des constellations et ceux d’Auguste ou de
Varus, de Philippes ou d'Actium. On s'étonne moins, aprés cela,
que, dans ses Diagrammata, Fr. Jacob ait rangé les signes du



BIBLIOGRAPHIE X1

Zodiaque & l'inverse de l'ordre accoutumé et mis & gauche la
droite des astrologues. La « littérature » philologique concernant
Manilius est considérable : voir la bibliographie des éditions et
dissertalions dans G. Lanson, De Manilio poeta ejusque ingenio,
Paris, 1887, et R. Ellis, Noctes Manilianae, Oxonii, 1891. A noter,
comme tentative de vulgarisation, Astronomicon di Marco Manilio,
lib. 1, tradotto da A. Covino. Torino, 1895,

1. NécHepso et PETosinis. — On ignore, & cent ans prés, & quelle époque
fut publié le grand ouvrage apocryphe, fabriqué probablement &
Alexandrie, qui, au temps de Sylla (Riess) ou de Tibére (Boll),
fonda la réputation de I'astrologie « égyptienne », en concurrence
avec la chaldéenne. C’était une encyclopédie, cosmogonie, astro-
logie et magie, dont on cite le XIVe livre, Les fragments en ont
été réunis par E. Riess :

Nechepsonis et Petosiridis fragmenta magica, edidit Ernestus
Riess (Philologus, Supplementband VI [Geettingen, 1891-1893],
pp. 323-394). Cf. I'étude préalable : E. Riess (méme titre). Diss.
Philol., Bonnae, 1890.

M. CLaupe PToLEMEE, — Sur la vie, les ouvrages, la philosophie de, Pto-
lémée, contemporain d’Antonin-le-Pieux, voy. I'étude magistrale
de Franz Boll, Studien tber Claudius Ptolemdus. Ein Beitrag zur
Geschichte der griechischen Philosophie und Astrologie (Jahrbb. f.
klass. Philol., XXI Supplementband [Leipzig, 1894], pp. £9-244).
Nous n’avons 4 nous occuper que de son traité d’astrologie (qu’il
faut se garder de confondre avec le traité d’astronomie intitulé
Mafnpatd edvabig ou MeydAq ou Meyiaty, d'out I'arabe Almageste) :

Edition princeps : Khiauvdiow ITtokepaiov ITnhousiéws Terpdbiblog
abvrafis ®pds Tipov adedpdv. Norimbergae, in-4°, 1535, avec traduc-
tion latine des deux premiers livres par Joach. Camerarius [Kam-
mermeister], qui fit une nouvelle édition corrigée & Bile en 1533,
le texte (212 pages petit format) 2 la suite de la traduction latine,
celleci (231 pages) achevée par Ph. Mélanchthon.

Le célébre médecin et mathématicien Jéréme Cardan publia
4 Bile, en 1568, une traduction latine de Ptolémée, De astrorum
Judiciis, cum expositione Hieronymi Cardani Mediolanensis medici,
précédée d'un traité De Septem erraticis stellis, lib. I (pp. 1-9%),
suivi de Geniturarum exempla (pp. 511-715) et de scolies de Cunrad
Dasypodius [Rauchfuss] (pp. 717-838).

Je me suis servi du texte inséré par Fr. Junctinus dans le pre-
mier volume de la deuxi¢me édition de son énorme Speculum
Astrologiae, universam mathematicam scientiam in certas classes
digestam complectens, 2 vol. fol., Lugduni, 1581, avec une traduc-
tion laline (Quadripartiti operis de judiciis astrorum) qui tantot
reproduit celle de Cardan, tantt en est indépendante. Je ne
suppose pas qu'il emprunte beaucoup 4 Camerarius, de qui il dit :
eleganti Latinitate decoravit duos primos tractatus Apotelesimaton



Xn

BIBLIOGRAPHIE

Ptolemzi. Sed ejus opera non leguntur apud Catholicos, quoniam
redolent haresim Lutheranam (I, p. $34). Les deux derniers livres
sont noyés dans un énorme commentaire (pp. 109-830) ol les
preuves ‘expérimentales sont représeniées par des centaines de
thémes de géniture d’hommes célébres. Junctinus se proposait
de commenter aussi les deux premiers livres, prope diem (Deo
dante) : mais il en est resté la.

Avant la publication de I'édition princeps avaient paru (dés
148%) des traductions latines, telles que : Quadripartitum judi-
ciorum opus Claudij Ptolemei Pheludiensis ab Joane Siewrreo brittu-
liano Bellovacési pbelle recognitum. Paris, 1519. — Claudii Ptole-
maci Pheludiensis Quadripartitum, imprimé par Pruckner 3 la suite
de Firmicus (ci-aprs). Basileae, 1533.

Toutes ces traductions, ol les termes techniques sont emprun-
tés a I'arabe, sont encore plus incorrectes et plus obscures que
le texte original, et je laisse 4 d'autres le soin de les comparer
soit entre elles, soit avec le texte.

A la suite de la Tétrabible (enrichie de quelques tableaux synop-
tiques qui ont di dtre ajoutés au texte), les éditeurs donnent,
sous le nom de Ptolémeée, une collection de cent aphorismes ou
régles astrologiques : Tol aitod Kapmdg mpés tov advov Zbpov
(CL. Pt. Centum dicta ou Centiloguium). Ce « fruit » ou prétendu
résumé de I'ouvrage de Ptolémée est évidemment pseudépigraphe.

La Tétrabible fut réellement résumée, et trés fidélement, dans
une ITapdgpasts eig thy to¥ Iltorepatov Tetpdbiblov attri-
buée & Proclus, publiée avec traduction latine par les Elzévir :

Procli Diadochi Paraphrasis in Ptolemzi libros IV de Siderum
effectionibus, a Leone Allatio ¢ Grzco in Latinum conversa. Lugd.
Batavorum, 16335.

L'abrégé est si exact, méme pour la correspondance des livres
et chapitres, que j'ai jugé superflu d'y renvoyer le lecteur.

Nous possédons encore deux commentaires anciens de la Tétra-
bible, attribués I'un & Proclus, I'autre & Porphyre, et imprimés
ensemble & Bile en 1559, avec traduction latine, par H. Wolf:

Ei¢ thv Tetpd6i6lov Iltorepaion ¢nyntig avibvopos (In
Claudii Ptolemzi Quadripartitum enarrator ignoti nominis, quem
tamen Proclum fuisse quidam existimant ), 180 pp. fol. C’est 'auteur
que j'appelle ordinairement « le scoliaste » et auquel je renvoie
sous la référence « Anon. ».

IToppupiov gthocdpou Elcaywyh eis thy &motedespaziziy
t0% IltoXepalou (P. phil. Introductio in Ptolemzi opus de effec-
tibus astrorum), pp. 180-204. A la p. 193 commencent des Xy dAta
£z 103 Anpoeilou, auteur inconnu et texte en piteux état.

1V. Sextus Expiricus. — Un demi-siécle environ aprés Ptolémée, le méde-

cin et philosophe Sextus Empiricus écrivit une réfutation — et,
par couséquent, un exposé — des doctrines astrologiques dans le

o



BIBLIOGRAPHIE XHr

Ve des XI livres ITpés Mabnpatixods. Ce livre est intitulé 11pos
’Aatpoldyous. Voy. la réédition Sexti Empirici opera, gr. et lat,
de To. Albertus Fabricius, Lipsiae, 1842, t. II, pp. 208-237 (pp. 338-
355 H. Estienne).

V. MaxEtnoN. — Sous le nom de Manéthon, contemporain des deux
premiers Lagides, nous avons une compilation versifiée d'"A=o-
teleapatizd, 3 la fois pseudépigraphe et apocryphe, car le pré-
tendu Manéthon est censé avoir puisé & adlzwv iepdv Biblwv zal
xpupiuwy atiddv (V, 1 sqq.), archives qui contenaient les ensei-
gnements d'Hermés, Asklépios et Pétosiris. On pense que c'est
I'euvre de plusieurs auteurs, dont le plus ancien (livres 1I, III,
VI)vivaitautemps d’Alexandre Sévére. Les éditions de A. Keechly
étant incommodes 3 cause du remaniement arbitraire de I'ordre
des livres, je me suis servi de I'édition de Axt et Riegler, Mane-
thonis Apotelesmaticorum libri sex, Coloniae ad Rhenum, 1832.

VL. VErTius VALENs. — On connait plusieurs personnages du nom de
Vettius Valens, médecins et astrologues, dont le plus ancien
était un contemporain de Varron, augurio non ignobilem (Censo-
rin., 17, 13), le plus récent, un astrologue consulté, dit-on, lors de
la fondation de Constantinople (Fabric., op. cit., p. 143). Comme
I'auteur dont il est ici question représente la tradition péto-
siriaque, indépendante de Ptolémée, I'opinion commune, depuis
Scaliger jusqu'd E. Riess, le place au temps d’Hadrien. Mais
les motifs sont faibles : Firmicus rel¢ve également de Pétosiris,
et personne ne croira que, comme on l'adit, Constantin ait été
empéché par sa foi chrétienne de consulter un astrologue. Du
reste, nous aurions maintenant la preuve que Valens est posté-
rieur & Ptolémée, puisqu'il le cite, si I'on pouvait se fier & un
extrait de Valens ol il est question des Turcs (Cod. Florent.,
p. 139-140). Je trouve donc fort acceptable I'opinion de*Saumaise
(p. 383), qui fait de Valens un contemporain de Constantin. Il est
douteux que nous ayons, dans l'opuscule intitulé Anthologies (des
fleurs d’arithmétique !) autre chose que des extraits. Certains cha-
pitres commencent par la mention : éx t&v Oddlevros. La Bi-
blioth¢que Nationale en posséde deux manuscrits (Suppl. grec,
n°s 330 A et B), dont un (A) de la main de Huet (qui se plaisait
peut-étre & reconnaitre un homonyme dans Odétiog), sous le titre :

Odetiov Oddhevtog t05 "Avridyews 'AvBoloyedy libri VIIL

Jai renoncé A exploiter 3 fond cet ouvrage, tout en casuis-
tique sans idées et en problémes d'arithmétique que l'incertitude
des sigles et des chiffres rend le plus souvent inintelligibles; je
me suis contenté en général des passages cités par Saumaise et
par Riess (dans les fragments de Néchepso), de peur d'aller contre
mon but, qui est de saisir I'ensemble et la raison d'étre des doc-
trines astrologiques.

VIL. JeLwss Firyicus Materxus. — L’homonymie de cet auteur et de son



Xiv

BIBLIOGRAPHIE

contemporain le polémiste chrétien, auteur du De errore profa-
narum religionum, I'un et 'autre écrivant sous le régne de Cons-
tance, est un probléme d’histoire littéraire non résolu encore.
Les éditions du xvi° siécle (de 1497 A 1551) sont toutes corrigées
et interpolées. Celle dont je me suis servi (pour les quatre der-
niers livres seulement) est la premiére des deux (1533 et 1551)
de N, Pruckner :

Julit Firmici Materni Junioris V. C. ad Mavortium Lollianum
Astronomiciv libri VIII per Nicolaum Prucknerum astrologum nuper
ab i is dis vindicati. Basileae, MDXXXIII, 244 pp. fol.

Les philologues ont enfin tourné leur attention vers cet auteur
oublié. Les quatre premiers livres ont paru en 1894, dans la Bibl.
scr. graec. et rom, Teubneriana, recensés par C. Sittl, et une autre
édition (des mémes livres) par W, Kroll et F. Skutsch, dans la
méme collection (Lips. 1897), remplacera avec avantage la précé-
dente. Les nouveaux éditeurs ont rendu d I'ouvrage, le plus volu-
mineux que nous possédions sur la matiére, son titre exact de
Matheseos libri VIII. Dépourvu de toute critique, le livre de Fir-
micus, qui représente la tradition « égyptienne », indépendante
ou A peu prés de Ptolémée, est précieux a ce titre et en raison
méme de la médiocrité intellectuelle du compilateur. Firmicus
nous donne lui-méme la recette de son pot-pourri : Omnia enim
quae Aesculapio Mercurius et Anubis (?) tradiderunt, quae Petosiris
explicavit et Nechepso, et quae Abram, Orpheus et Critodemus edide-
runt ceterique omnes hujus artis scii... perscripsimus (1ib. IV, Praef.).
Son but a été, dit-il, de combler dans laliltérature latine la seule
lacune qui y existdt encore.

VIlI. HEpresTioN pE TuEBES. — Cet auteur, de personnalité inconnue —

probablement Egyptien de Thébes — parait avoir écrit sous le
régne de Théodose un traité ITepi xatapy ®v en trois livres,
dont les deux premiers résument librement, avec nombreuses
varianles, la Tétrabible de Ptolémée, et le troisitme est consacré
a la méthode des xatapyai proprement dites. Le premier livre a
été publié, d’aprés les manuscrits de notre Bibliothéque Nalio-
nale (2417,2841, 2415), avec prolégoménes et table des chapitres de
I'ouvrage entier, par A. Engelbrecht, Hephaestion von Theben und
sein astrologisches Compendium. Ein Beitrag zur Geschichte der
griechischen Astrologie. Wien, 1887. L'état déplorable de I'unique
manuscrit complet (n° 2417) a sans doute découragé I'éditeur de
ce texte utilisé jadis par Saumaise. Cependant, je crois savoir
qu'un de nos plus intrépides paléographes, M. Ch.-Em. Ruelle,
a entrepris de nous rendre 'euvre d’Héphestion.

IX. PavL D’ALEXANDRIE. — Vers le méme temps (régnes de Gratien et

Théodose), Paul d’Alexandrie écrivaitd I'usage de son fils Kron-
ammon, et en disciple éclectique de Ptolémée, un opuscule dont
il existe une seule édition avec traduction latine :



BIBLIOGRAPHIE Xv

Pauli Alerandrini Eicaywyh cis thv amosedespatixdv (Hu-
dimenta in doctrinam de pradictis natalitiis), ed. Andr. Schato,
Witebergee, 1586.

L’ouvrage n’ayant point de pagination, j'ai pris le parti, ne vou-
lant pas citer tout au long les tilres des chapitres, de ciler les
folios. Au texte de Paul, Schato ou Schaton a joint des scolies de
facture chrétienne, datant du moyen ige.

X. TEXTES DIVERS. — Nous ne connaissons guére que les moms et
quelques rares fragments d'une foule d’auteurs de traités d’astro-
logie, en vers et en prose : les Thrasylle, Dorothée de Sidon,
Annubion, Hipparque (antérieurs a Firmicus), Odapsos, Antiochus
d’Athénes, Protagoras de Nicée, Antigone de Nicée, Apollonius
de Laodicée, Apollinarius (antérieurs 4 Héphestion, & Paul
d’Alexandrie et aux scoliastes de Ptolémée). Héphestion nous a
conservé 3 lui seul plus de trois cents vers de Dorothée de Sidon,
son guide principal pour les xatapyai. Cf. quatre fragments de
Dorothée et un d’Annubion i la fin du Manéthon de Kechly
(Lips., 1838, pp. 113-117).

D'autres fragments d’auteurs non moins inconnus ont été
publiés par A. Ludwich, Mazimi et Ammonis carminum de actio-
num auspiciis (traduction du titre Ilept xatapy dv) reliquiae. Accedunt
Anecdota astrologica. Lips., 1877, 126 pp. in-12. Un opuscule parti-
culiérement intéressant, comme traitant de I'astrologie théorique
au point de vue platonicien et chrétien, est le dialogue :

Anonymi christiani Hermippus de Astrologia dialogus (libri II),
édité d’abord par O. D. Bloch (Havniae, 1830), en ‘dernier lieu,
par G. Kroll et P. Viereck, Lips., 1895.

Les papyrus égyptiens nous fournissent des documents tech-
niques, des thémes de géniture, dont quelques-uns antérieurs a
Ptolémée. Publiés sous divers noms, au fur et & mesure de leur
découverte, ils sont maintenant réunis dans le premier volume
des Greek Papyri in the British Museum : Catalogue, with texts,
edited by F. G. Kenyon, London, 1893. (Un second volume, paru
en 1898, ne contient pas de textes astrologiques). Ce sont, par
ordre de date présumée :

1o Le papyrus CXXX (pp. 132-139), inédit avant Kenyon, daté
de I'an 111 de Titus (81 p. Chr.). Théme de géniture de Titus Pite-
nius, prégédé d’'une exhortation & rester fidele aux régles des
anciens Egyptiens.

2° Le papyrus XCVIII recto (pp. 126-430); — au verso I' 'Erua-
¢y d’Hypéride, — dont la date oscille entre 95 et 155 p. Chr.;
théme de géniture publié et commenté par C. W. Goodwin dans
les Mélanges Egyptologiques de F. Chabas, 2¢ série, pp. 294-323
(Chalon-sur-Sadne, 1864); de nouveau par C. Wessely (Denkschr.
der Wiener Akad. Phil.-Hist. Cl., XXXVI, 2 [1888], pp. 130-152).

3° Le papyrus CX (pp. 130-132) : théme de géniture d’Anubion



XVl

BIBLIOGRAPHIE

tils de Psansnois, de 1'an I d'Antonin (438 p. Chr.), publié par
W. Brunet de Presle (Notices et Extraits des mss., XVIII, 2 [1863],
Pp. 236-238) d'aprés une aulre copie, et par C. Wessely (op. cit.,
pp-. 132-133).

Les renseignements a tirer des zodiaques égyptiens ou gréco-
égyptiens, étudiés par Letronne et Lepsius, sont maintenant
réunis dans le tome Ier du Thesaurus Inscriptionum Aegypti, par
H. Brugsch. 1. Astronomische und astrologische Inschriften (pp. 1-
19%), Leipzig, 1883. II. Kalendarische Inschriften altigyptischer
Denkmdler (pp. 193-330), Leipzig, 1883. IIl. Geographische Inschrif-
ten altagyptischer Denkmdler (pp. 531-648), Leipzig, 188%. A part
les listes de décans, qui ont permis de contréler celle d'Héphes-
tion, publiée par Saumaise, ces monuments ne fournissent aucun
appoint A nos connaissances en fait de théories astrologiques.
Jen dirai autant des zodiaques gréco-romains, comme celui de
Palmyre, le Globe Farndse, le Planisphére de Bianchini (voy.
I'Index) et ceux que 1'on rencontre sur les médailles. Ce sont des
cuvres d’ornemanistes, incompétents en matiére de doctrine.
L’étude de I'astrologie n’a, je crois, rien a attendre ni de I'archéo-
logie, ni de la numismatique, ni de 1'épigraphie. La théorie
n'était pas 4 la portée du public, et la pratique ne cherchait pas
le grand jour. Tout au plus trouvera-t-on ci et 14 I'occasion de
formuler quelques conjectures intéressant I'histoire de 1'astro-
logie, & propos d'ceuvres d'art pouvant étre considérées comme
des thémes de géniture traduits par le ciseau oun le pinceau.

Les ouvrages ot il est question incidemment de I'astrologie,
comme les Philosophumena dits d'Origéne (connus aussi sous le
titre : Hippolyti Refutatio haeresium), la Préparation Evangélique
d’Eusebe, etc., n'ont pas droit de figurer ici. Inutile aussi de
cataloguer les fragments, hermétiques et autres, publiés par
le cardinal J.-B. Pitra dans la seconde partie du tome V des
Analecta sacra et classica Spicilegio Solesmensi parata (Paris et
Rome, 1888), qui m’'ont pourtant fourni un notable appoint de
renseignements.

C’est au moyen 4ge byzantin qu'appartiennent les compilations
inédites, astrologiques et magiques, qui sommeillent encore
dans les biblioth¢ques, et dont un certain nombre figurent dans
les relevés bibliographiques de K. Krumbacher. Les productions
pseudépigraphes y pullulent. Le plus volumineux peut-étre de
ces recueils est le ms. 2419 (xve siécle, 342 fol.) de la Biblio-
théque Nationale, dont Engelbrecht (op. cit., pp. 16-20) a publié la
table des matiéres. L'arotehesyatueh mpaypaseia du pseudo-Etienne
d’Alexandrie a été publiée par Il. Usener, De Stephano Alezan-
drino. Bonnae, 1880. M. Fr. Cumont (Rev. de U'Instr. publ. en Bel-
gique, XL [1897], pp. 1-9) signale a Pattention un manuscrit
(Angelicanus)en 149 chapitres, manuel d’astrologie pratique, com-



BIBLIOGRAPHIE XV

pilé par l'astrologue Palchos (voy. ci-aprés, ch. xiv) & la fin du
ve siecle. Depuis, M. Fr. Cumont a fait mieux et plus. 11 a entre-
pris un inventaire général de tous les manuscrits astrologiques
de langue grecque, avec I'intention d’en former ensuile un Corpus
astrologique. Pour mener 4 bien cette tiche, il s'est adjoint des
collaborateurs dont quelques-uns, comme MM. Fr. Boll et
W, Kroll, avaient déjd tourné spontanément du méme cété leur
curiosité scientifique. Le premier volume ou fascicule du Catalo-
gus astrologorum graecorum, comprenant les Codices Florentinos
dépouillés par A. Olivieri, vient de paraitre (Bruxelles, 1898),
et je dois & I'oblizeance de M. Cumont d’avoir pu tirer quelque
parti, au cours de I'impression de mon livre, des extraits publiés
dans I'Appendix {pp. 77-173). I'espére que, en retour, mon
travail ne sera pas inutile aux vaillants éditeurs du Catalogue et
qu'il les dispensera plus d'une fois de recourir & Scaliger ou &
Saumaise.

Comme j’ai cherché A tracer une ligne de démarcation entre I'astro-
logie grecque et I'astrologie arabe, je crois devoir indiquer les traités
arabes qui étaient mis par des traductions latines & la portée des astro-
logues du xvi° si¢cle et ou ceux-ci ont puisé de quoi embrouiller et con-
taminer les traditions anthentiquement grecques. Ce sont :

1° A la suite du Firmicus de N. Pruckner :

Hermetis vetustissimi astrologi centum Aphorismorum liber (pp. 83-
89). Origine inconnue.

Bethem Centiloquium (pp. 89-93). — De horis planetarum (pp. 140-
112).

Almansoris astrologt propositiones ad Saracenorum regem (pp. 93-
110).

Zahelis de electionibus liber (pp. 142-114).

Messahallach de ratione circuli et stellarum, et qualiter operantur
in hoc seculo (pp. 113-118).

De nativitatibus secundum Omar, libri I1I (pp. 1418-141).

20 Dans I'édition des scoliastes de Ptolémée, par H. Wolf :

Hermetis philosopht de Revolutionibus nativitatum libri II, incerto
interprete (pp. 203-279).

3o Albohali Arabis astrologi antiquissimi ac clarissimi de Judiciis
Nativitatum liber unus. Noriberge, 1549.

4° En deux éditions successives (Basilew®, 1550 et 1371), Alboha-
zen Haly filii Abenragel, scriptoris Arabici,de judiciis astrorum libri
octo, etc. Accessit huic operi hac demum editione (celle de 1371)
compendium duodecim domorum ceelestium... ex Messahalla, Aomare,
Alkindo, Zaele, Albenait, Dorotheo, lergi, Avistotele et Ptolemzo...
collectum, authore Petro Liechtenstein.

5° Dans le Speculum Astrologiz de Fr. Junctinus, tome I, des
extraits et analyses de tous les auteurs orientaux connus 3

b



XVIIl BIBLIOGRAPHIE

1’époque, surtout d’Albubater, que Junctinus appelle aiter Ptole-
maus, Abenragel et Albohaly. C'est le fatras le plus rebutant
qu’on puisse imaginer, mais aussi le plus propre a faire jugerde
1'état du cerveau d'un astrologue de la Renaissance. Les Arabes
sont aussi largement exploités dans les Apotelesmata Astrologiz
christianz, nuper edita a Magistro Petro Ciruelo Darocensi. Com-
pluti (Alcala de Henares), 1521 .

Pour les travaux modernes sur l'astrologie grecque, il n'y a a peu
prés rien a signaler depuis le livre classique de Saumaise, le premier
— aprés le commentaire de Scaliger sur Manilius — et le dernier effort
de I'érudition indépendante, s'exercant & comprendre l'aslrologie sans
y croire et sans se proposer pour but, ou pour but principal, de la réfuter.

Cl. Salmasii De annis climactericis et antiqua Astrologia diatri-
bz, Lugd. Balav., 1648 (128 pp. in-12 de prolégomeénes, non pagi-
nées, et 844 pp. de lexte conlinu, encombré de cilations, sans un
alinéa).

Je n'enregistre que pour mémoire le livre d’Alfred Maury, La Magie et
UAstrologie dans Uantiquité et au moyen-dge, Paris, 1860, lout en apercus
rapides, dispersés a travers I'histoire universelle et sur des sujets con-
nexes, ol I'astrologie n'entre que pour une part minime et vue unique-
ment par le dehors. L'ouvrage de J.-B. Friedreich, Die Weltkorper in
threr mythisch-symbolischen Bedeutung. Wirzburg, 1864, qui butine dans
le domaine indéfini de la mythologie comparée, est d'une médiocre
utilité pour qui veut, au contraire, distinguer, limiter, préciser. Il n’y
est, du reste, pas question de divination, mais seulement de ce qu'on
pourrait appeler les rudiments ou les alentours de lastrologic. On
revient a I'astrologie proprement dite avec les essais récents, esquisses
sommaires plutét qu'études entrant dans le sujet, de :

Albin Hébler, Astrologie im Alterthum, Gymn. Progr. Zwickau,
1879, 38 pp. 4o.

A. Bouché-Leclercq, Histoire de la Divination dans Uantiquité,
t. I, pp. 203-237. Paris, 1879.

E. Riess, art. Astrologie in Pauly-Wissowa, Real-Encyclopddie
der classischen Alterth i haft, t. 11 [Stuttgart, 1896],
pp. 1802-1828.

Ily a peu de profit scientifique a tirer des traités d’astrologie, écrits
par des croyants et pour 'usage pratique, dont j’ai constaté aprés coup,
— c’est-d-dire durant I'impression de mon livre (cf. ci-aprés, p. 573, 2) —
et non sans surprise, la publication de date toute récente : Abel Haatan,
Traité d’astrologie judiciaire, 2¢ édit., Paris, 1893, et Fomalhaut, Manuel
d'astrologie sphérique et judiciaire. Paris, 1897. Le premier de ces ouvra-
ges est tout imbu d’occultisme; 1'autre, tout en tables et calculs mathé-
matiques, accommodés au godit du jour par des exemples comme les
thémes de nativité du général Boulanger, du Comte de Paris, du pré-




BIBLIOGRAPHIE XIX

sident Carnot (dont la wmort a été, parail-il, prédite en 1892), et des
conseils rétrospectifs ou actuels aux deux successeurs du regretté pré-
sident. Ces Pétosiris attardés écrivent pour une clientéle qui ne se
soucie guére plus des sources, de l'origine et de I'enchainement des
théorémes, que celle du « docteur Ely Star ». Les noms d'éloiles dont
ils saffublent ne garantissent pas plus leur science que leur foi.

Je renonce & empiéter sur le domaine des paléographes, en donnant
ici les diverses formes des sigles astrologiques qui remplacent trop
souvent dans les manuscrits les noms des signes, planétes et « sorts »,
ou des abréviations et ligatures qui représentent les noms des quatre
« centres » du Zodiaque. L'emploi de cette espéce de sténographie a été
la principale cause de l'altération des textes. Il ne me parait pas utile
non plus de disserter sur I'origine mal connue de ces sigles, fabriqués,
comme les hiéroglyphes égyptiens, par simplification de dessins repré-
sentant les figures zodiacales ou les attributs des planétes. Pour celles-
ci, je me contente volontiers de I’explication courante, qui assimile b
4 la faux de Saturne, % A la premiére lettre du nom de Zeus ou & un
symbole de la foudre, & Q et ¥ a des disques, l'un traversé par la
lance de Mars, l'autre muni d’'un manche, comme le miroir de Vénus,
le troisitme surmonté du caducée de Mercure. Je me borne donc & inter-
préter les sigles et abréviations employés dans cet ouvrage.

SI16NEs DU ZODIAQUE.

. Bélier (Kptd¢-Arios).

. Taureau (Tabpos-Taurus).

. Gémeaux (Aldupor-Gemini).

6. Cancer (Kapxivos-Cancer).

8. Lion (Aéwv-Leo).

np. Vierge (MxpBévos-Virgo).

4. Balance (X#Aal-Zuyds-Libra).

m. Scorpion (Exdpw:og-Scorpius).

». Sagittaire (ToZdtn¢-Sagillarius).

% . Capricorne  (Aiyéxepws-Capricor-
nus).

=. Verseau (‘Y&poydos-Aquarius).

)(. Poissons ('l80es-Pisces).

PLANETES.

LUMINAIRES (T3 @dta):
©. Soleil ("Hhws-Sol).
C. Lune (ZeMivy-Luna).

PLANETES PROPREMENT DITES @

b. Saturne (®aivwv-Kpdvos-Salurnus).
%. lupiter (®atbuv-Zess-Jupiter).
™. Mars (Mupdeis-"Apns-Mars).
Q. Vénus (Pwapdpos-"Ewspdpos-"Eans-
p0g-"Avpodltn-Venus).
¥. Mercure (EtiN6wv- ‘Eppfic- Mercu-
rius).

AUTRES SIGLES OU ABREVIATIONS.

Hor. — Ioroscope (&poaxdmog ou dpovdpos [Gpa ou potpal-dvatodi - ascendens).

Occ. — Occident (30a:s - occidens).

MC. — Culmination supérieure, passage au méridien (pesovpdvnux - medium

caelum).

IMC. — Culmination inférieure (dvmpegoupivnpa - Gméyetov - imum medium
.

caelum).

Q. — Neeud ascendant de I'orbite lunaire (3va6t64%wv) ou Téte du Dragon

(Caput Draconis).

3. — Neeud descendant (xat26:645wv) ou Queue du Dragon (Caput Draconis).

€. — Sort de la Fortune.



XX BIBLIOGRAPHIE

Les sigles des aspects ne se trouvent que dans les figures y affé-
rentes, ainsi que celui du « sort du Génie ». Pour les diverses formes
des sigles sus-mentionnés et pour les abréviations paléographiques,
consulter le fac-simile photographique des Abréviations grecques copiées
par Ange Politien, par H. Omont (Revue des Etudes grecques, VII [1894],
p- 81-88). Les sigles des « neeuds » y sont inverses de ceux inscrits ci-
dessus ; ils indiquent I'hémicycle d’ou sort I'astre supposé au neud, au
lieu de celui oi il va entrer. L'usage a di varier sur ce point, prétant
ainsi aux confusions : en attendant que les paléographes le fixent, j'ai
suivi 'usage adopté par le Bureau des Loungitudes. Quant aux figures
insérées dans le texte, elles n'ont été empruntées ni aux manuscrits,
ni (sauf la fig. 41) a ce qu'on appelle les monuments figurés. Ce sont des
tracés schématiques servant 4 la démonstration et dont — une fois la
part faite a 'Atlas coelestis de Flamsteed pour les signes du Zodiaque
(cf. p. 130, 1) — je suis entiérement responsable. Je les ai dessinés
mon gré et moi-méme, heureux d'étre affranchi par la zincographie de
toute transcription intermédiaire.

L’abondance des notes n'effraiera, je suppose, que des lecteurs aux-
quels ce livre n’est pas destiné. On appelle volontiers indigestes, & pre-
miére vue, des ouvrages dont l'auteur a pris la peine de trier soigneu-
sement ses matériaux et de rejeter en dehors de I'exposé didactique les
citations, remarques, discussions et considérations accessoires, pour
Iui conserver A la fois sa netteté et ses preuves. L'Index permettra de
retrouver les idées et les faits entassés dans les fondations de 1’édifice,
a l'usage de ceux qui voudront juger par eux-mémes de sa solidité.
Quant au plan, j'ai cru devoir renoncer aux divisions et subdivisions
logiques, livres, parties, sections, etc., qui, par souci excessif de la
clarté, vont contre le but. Le lecteur distinguera aisément, sans tant
d’étiquettes, les Prolégoménes (ch. 1-n), I'Astrologie proprement dite ou
description du mécanisme céleste (ch. rv-x1 [pp. 327-347)), I'Apotélesma-
tique ou divination astrologique (ch. x1 [pp. 348-371)-xv), et I'Epilogue
historique (ch. xvi).

Jai plaisir, avant de poser la plume, a remercier ceux qui ont faci-
lité et parfois guidé mes recherches : le Conservateur de la Biblio-
theéque de 1'Université, M. J. de Chantepie, 3 qui j'ai dd plus d'une
indication opportune, et M. Em. Chatelain, qui, 4 la Bibliothéque
comme 4 'Ecole des Hautes-Etudes, est 1'obligeance méme.



CHAPITRE PREMIER

LES PRECURSEURS

L'astrologie est une religion orientale qui, transplaniée en
Gréce, un pays de « physiciens » et de raisonneurs, y a pris les
allures d'une science. Intelligible en tant que religion, elle a em-
prunté a 'astronomie des principes, des mesures, des spécula-
tions arithméliques et géométriques, inlelligibles aussi, mais
procédant de la raison pure, et non plus du mélange complexe
de sentiments et d'idées qui est la raison pratique des religions.
De I'emploi simultané de ces deux fagons de raisonner est issue
une combinaison batarde, illogique au fond, mais pourvue d'une
logique spéciale, qui consiste en l'art de tirer d’axiomes imagi-
naires, fournis par la religion, des démonstrations conformes aux
méthodes de la science. .

Cette combinaison, qu'on aurait crue instable, s’est montrée, au
contraire, singulidrement résistante, souple et plastique au point
de s’adapter & toutes les doctrines environnantes, de flatter le
sentiment religieux et d'intéresser encore davantage les athées.
Quoique inaccessible au vulgaire, qui n’en pouvait comprendre
que les données les plus générales, et privée par la du large
appui des masses populaires, atlaquée méme comme science,
proscrite comme divination et aussi comme magie, analhéma-
tisée comme religion ou comme négation de la religion, 'astro-
logie avait résisté a tout, aux arguments, aux édits, aux ana-
thémes : elle était méme en train de refleurir, & la Renaissance,
accommodée — derniére preuve de souplesse — aux dogmes
existants, lorsque la terre, on peut le dire & la lettre, se déroba
sous elle. Le mouvement de la Terre, réduite 4 1'étal de planéte,
a été la secousse qui a fait crouler I'échafaudage astrologique, ne
laissant plus debout que I'astronomie, enfin mise hors de tutelle
et de servante devenue maltresse.



2 CHAP. 1. — LES PRECURSEURS

C'esl en Gréce que 'ame orientale de I'astrologie s'est pourvue
de tous ses instruments de persuasion, s'est imprégnée de philo-
sophie et cuirassée de mathématiques. C'est de 12 que, merveille
pour les uns, objet de scandale pour les autres, mais préoccu-
pant les esprits, accablée des épithétes les plus diverses et assez
complexe pour les mériter toutes a la fois, elle a pris sa course
A travers le monde gréco-romain, préte a se méler a toutes les
sciences, & envahir toules les religions, et semant partout des
illusions qu'on put croire longtemps incurables.

11 ne fallul pas beaucoup plus d'un siécle pour transformer
I'astrologie orientale en astrologie grecque, celle-ci infusée dans
celle-1a et gardant encore, comme marque d’origine, le nom de
« chaldéenne » ou égyplienne. C'est que, introduite dans le monde
grec par le prétre chaldéen Bérose, vers le commencemenl du
e si¢ele avant notre ére, I'astrologie orientale y trouva un ter-
rain tout préparé par une lignée de précurseurs. Elle prit racine
dans une couche préexistante de débris intellectuels, de doclrines
hativement édifiées, rapidement pulvérisées par le choc d'autres
systémes, et qui, impuissantes 4 asseoir une conception scienli-
fique de l'univers, s'accordaient pourtant & reconnaitre certains
principes généraux, soustraits a la nécessité d’'une démonstration
par une sorte d’évidence intrins¢que, assez vagues d'ailleurs pour
servir & relier entre elles les parties les plus incohérentes de
l'astrologie déguisée en science. Ces principes peuvent se rame-
ner, en fin de compte, a celui qui les contienl tous, I'idée de
I'unité essentielle du monde et de la dépendance mutuelle de
ses parties.

Les précurseurs de l'astrologie grecque sonl tous des philo-
sophes. 11 est inutile de perdre le temps & constater qu’il n'y a
pas trace d'astrologie dans Homeére, ct le moment n’est pas venu
de montrer que le calendrier des jours opportuns ou inoppor-
tuns dressé par Hésiode ne reléve pas non plus de la foi dans
les influences sidérales. Nous considérons comme aussi inatile
d'agiter la question, présentement insoluble, de savoir dans
quelle mesure nos philosophes dépendaient de traditions oricn-
tales, puisées par eux aux sources ou circulant & leur insu
antour d’eux.



THALES DE MILET 3

LES PHYSICIENS

Ce qu'on sait de Thalés se réduit, en somme, & peu de chose.
Son nom, comme ceux des aulres ancétres de la science ou de
la foi, a servi d’enseigne & des fabricants d’écrits apocryphes * et
de légendes ineptes. Ces gens-la ne manquaient pas de remon-
ter aux sources les plus lointaines et d’affirmer que Thalés avait
été un disciple des Egyptiens et des Chaldéens. Aristote parait
ne connaitre les doctrines de Thalés que par une tradilion
assez incertaine. Plus tard, on cite du philosophe milésien des
ouvrages dont le nombre va grandissant : il devient le pére de
la science en général, mathématicien, géométre, astronome ou
astrologue (termes longtemps synonymes 3), capable de prédire
une éclipse de soleil et d’en’donner I'explication. C'est par les
commentateurs el polygraphes de basse époque que son nom
est le plus souvenl invoqué et ses opinions analysées le plus en
détail ®. La seule proposition doctrinale que I'on puisse attribuer

1. Il scra souvent question dans cet ouvrage d'écrits apocryphes, fruit natu-
rel de toutes les croyances qui cherchent leurs preuves dans la tradition et
les inventent plutdt que de ne pas les trouver. J'emploie le mot au sens usuel,
sans distinguer entre » apocryphe » proprement dit, qui signifie « caché » ou
« tiré d'une cachette » (dmdxpusog), et « pseudépigraphe », qui veut dire « faus-
sement intitulé », attribu¢ & un autre que son auteur véritable. Il est rare que
les livres pseudépigraphes ne soient pas en méme temps apocryphes : c'est
toujours le cas quand on lcs donne comine anciennement écrits, récemment
découverts.

2. La synonymie d'iszpohoyix et d'dstoovouia est un fait dont nous pouvons
ajourner la dénonstration. Elle a persisté longtcmps, méme dans les langues
modernes, et c’est la raison pour laquelle on appelait autrefois la divination
par les astres astrologie « judiciaire ». Aujourd’hui la distinction est faite, et
astrologie ne comporte aucune équivoque. Le caprice de l'usage a réservé a
la science le terme d'astronomie — un mot mal fait, car les astronomes ne
« réglent » pas les astres — et appelé astrologic I'astromancie.

3. Voy. les textes et références amassés par E. Zeller, Philos. der Griechen,
I°, PP 163-119 (lmd Em. Boutrous, I, pp. 197-210). Pour le classement des

p des p phes par sujets, utiliser le recueil de H. Diels, Dozographi
graeci, avec pro]égoméncs et Indices, Berlin, 1879. Que Thal¢s ait été en
contact avee des idées chaldéennes ou égyptiennes, le fait est probable; mais
nous apprendrons & nous déficr de plus en plus des « Egyptiens et Chaldéens »,
cn ce qui concerne l'astrologie. Le premier qui parle des voyages de Thalés en
Egypte — et peut-8tre en Chaldée — est Eudemus (de Rhodes ?), polygraphe,
auteur d' ’Astpohoyixal isvoplat, postérieur & Aristote. On eite comme étant




L CHAP. 1. — LES PRECURSECKS

avec quelque sécurité & Thalés, c’est que « lout vient de I'ean ! »,
ou w'est que de l'eau transformée par sa propre et immanente
vilalité. Tout, y compris les astres. Dés le début, la science ou
« sagesse » grecque affirme l'unité subslantielle du monde, d’ou
se déduit logiquement la solidarité du tout.

Il importe peu de savoir si Anaximaundre, disciple de Thalés,
avait pris pour substance unique du monde un élément plus
subtil, indéfini en qualité comme en quantité, et méme s'il la
supposait simple on composée de parties hétérogeénes 2. Sa doc-
rine était, au fond, celle de son prédécesseur, avec une avance
plus marquée du coOté dés futures doctrines astrologiques. 11
enseignait, an dire d'Aristote, que la substance infinie « enve-
loppe el gouverne toutes choses ® ». Cette enveloppe qui « gou-
verne » est sans nul doute le ciel en mouvement incessant, « éter-
nel », cause premiére de la naissance de tous les étres ¢. Pour
Anaximandre comme pour Thalés, les astres étaient les émana-
tions les plus lointaines de la fermentation cosmique dont la
terre était le sédiment. Il les assimilait, parait-il, & des fourneaux
circulaires, alimentés par les exhalaisons de la terre et roulés
dans 'espace par le courant de ces mémes souffles ou vapeurs;
ce qui ne I'empéchait pas de les appeler des « dieux célestes 5 »,

de Thalés une vautix#, iavpodoyiz ou dstpovouiz, attribuée aussi & Phocos de
Samos. Le plus probable est qu'il n'avait rien éerit : xal xatd tvag piv ady-
yoapua watéhrev 00dév (Diog. L., 1, 23).

1. @akTs... U8wp elval praw atoryelov xal dpyhv v Svtwv (Aristot., Metaph.,
I, 3). Thales... ex aqua dirit constare omnia (Cic., Acad. Pr., l, 37), traduction
en langage scientifique de traditions homériques (*Qxeavés, Gamep véves:s mav-
teagt tétuxtae. lliad., X1V, 246), babyloniennes (ci-aprés, ch. 11, p. 40), égyp-
tiennes (cf. lorapoll., I, 10), visée peut-étre par Pindare ("Aptstov wiv S8wp.
Olymp., 1, 1), utilisée a tout moment par les astrologues. L'homme pisciforme
& Torigine (Philosophumena, 1, 5, p. 18 Cruice. Cf. Bouché-Leclercq, Placita
Graecorum de origine generis humani, Paris, 1871, p. 40) est aussi de tradition
chaldéenne.

2. Comme quantité, 'élément d’Anaximandre est to d=etpov (Aristot., Phys.,
111, 4); cornme qualité, un piypa (Aristot., Melaph., XII, 2).

3. Aoxsl xal mepiéyety Imavea xal nvBepvdv (Aristot,, Phys., 11, 4).

4. ’Apy iy elvar Néyer Ty diSov xivroy, xal tadty i udv yewdaba tx 82 obei-
pesba (Hermias, Irris. philos., 4 etc. cf. E. Zeller, I3, p. 193, 3).

5. Voy. les textes dans E. Zcller, I3, p. 197. On prétend qu'Anaximandre
placait le soleil et la lune au-dessus des ¢étoiles (cf. ci-apres, p. 42, 2). Pour
les « physiciens », les dieux sont les produits et non les organisateurs, a plus
forte raison les créateurs, de la Nature. La théologie grecque n'exigeant pas
que les dieux fussent causes prewmiéres, ces philosophes, qui nous paraitraient
athées, pouvaient 8tre trés religieux. Héraclite disait que le monde est plein
de dicux et qu'il y en avait jusque dans sa cuisine (Aristot., De part. anim., 1, 5).



LES PHYSICIENS D'IONIE 5

comme l'eussent pu faire des Chaldéens. Science el foi mélées : il
y adéja lale germe et le langage équivoque de 'astrologie future.
On voit aussi apparaitre chez Anaximandre une idée qui sans
doute n'était plus neuve alors et qui deviendra tout a fail banale
par la suite, pour le plus grand profit de I'astrologie : c'est que
les espéces animales, I'homme compris, ont été engendrées au
sein de 1'élément humide par la chaleur du soleil, dlspensateur
et régulateur de la vie.

Avec un tour d'espril plus réaliste, Anaximéne tirait de doc-
trines analogues les mémes conclusions. Il commence & préciser
le dogme astrologique par excellence, la similitude de I'homme
et du monde, de la partie et dn tout, le monde étant aussi un étre
vivant chez qui la vie est entretenue, comme chez ’homme, par
la respiration ou circulation incessante de l'air, essence com-
mune de toutes choses.

L’école des « physiciens » d'Ionie resta jusqu’au bout fidéle &
sa cosmologie mécanique. Elle affirina toujours l'unité substan-
tielle du monde, formé d’'une méme matiére vivante a des degrés
divers de condensation ou de volatilisation, et elle faisait dériver
la pensée, intelligence on volonté, du groupement et du mouve-
ment des corps. Ces premiers précurseurs des sciences naturelles,
pressés d’aboutir a des conclusions métaphysiques, forgeaient
ainsi des arguments pour les mystiques, pour les découvreurs de
rapports occultes entre les choses les plus disparates.

A plus forte raison, les imaginations éprises de merveilleux
prirent-elles leur élan & la suite de Pythagore. Les néo-pythago-
riciens et néo-platoniciens ont si bien amplifié et travesti le
caractére, la biographie, les doctrines du sage de Samos, qu'il
n'est plus possible de séparer la réalité de la fiction. Pythagore a
passé partout ou il y avait quelque chose & apprendre : on le
conduit chez les prétres égypliens, chaldéens, juifs, arabes, chez
les mages de la Perse, les brahmanes de I'Inde, les initiateurs
orphiques de la Thrace, les druides de la Gaule, de facon que sa
philosophie soit la synthése de toutes les doctrines imaginables.
La légendc pythagoriciennc déborde aussi sur I'entourage du
maitre et enveloppe de son mirage cette collection de fantdmes
pédantesques, « mathématiciens » figés dans l'extase de la
science apprise (pifnpz) '. Nous en sommes réduits & n'accepter

1. C'est dans I'école dec Pythagore qu'a été forgé le titre de waBr,parixod,
porté plus tard par les astrologues. Il était réservé aux disciples qui, aprés
avoir appris en gros les principes généraux de la science (izewp;r'.zo(), arri-



6 CHAP. I. — LES PRECURSEURS

comme provenant de I’école pythagoricienne que les propositions
discutées par Aristote, car méme les Pythagoriciens de Platon
sont avant tout des platoniciens.

Le fond de la doctrine pythagoricienne est la notion obsé-
dante, le culte de I'harmonie, de la proportion, de la solidarité de
toutes les parties de I'univers, harmonie que l'inielligence con-
¢oit comme nombre, ei la sensibilité comme musique, rythme,
vibration simultanée et consonante du grand Tout. Le nombre
esl méme plus que cela pour les Pythagoriciens : il est 'essence
réelle des choses. Ce qu'on appelle matiére, esprit, la Nature,
Dieu, tout est nombre. Le nombre a pour élément constitutif
P'unité (wovac), qui est elle-méme un composé de deux propriétés
inhérentes 4 1'Etre, le pair et I'impair, propriétés connues aussi
sous les noms de gauche et de droite, de féminin et de masculin,
etc. ; de sorte que I'unité est elle-méme une associalion harmo-
nique, et, comme telle, réelle et vivante. Se charge qui voudra
d’expliquer pourquoi le pair est inférieur & I'impair, lequel est le
principe maéle, la droite par opposition & la gauche, la ligne
courbe par opposition & la ligne droite, le générateur de la lu-
miére et du bien, tandis que le pair produit des états opposés. De
vieilles superstitions ! rendraient probablement mieux compte de
ces étranges axiomes que des spéculations sur le fini et I'indé-
fini : car mettre le fini dans V'impair et la perfection dans le fini,
c'est substituer une ou plusieurs questions a celle qu'il s’agit de
résoudre. Les Pythagoriciens aimaient les arcanes, et ils trou-
vaient un certain plaisir & retourner le sens des mots usuels. IIs
employaient, pour désigner I'indéfini, I'imparfait, le mal, le mot
dgwio¢ (pair), qui signifie proprement « convenable », propor-
lionné ; et, pour désigner le fini, le parfait, le bien, le mot =epissog

vaient & la comprendre jusque dans le détail (Porphyr., Vit. Pythag., 31).
C'étaient des initiés du second degré, comparables aux érémrtat des Mystéres.
L’astrologie ou astronomie n'est pas oubliée dans les études cosmopolites de
Pythagore : c'est du Chaldéen Zaratos (Porphyr., Vit. Pythag., 12) ou Assyrien
Nazaratos (Alex. Polyh. ap. Clem., Strom., I, 15) qu'il apprend wdv 7e mepl
Quosws Adyov xal Tive ai tdv §Awv dpyai (Porphyr., ibid.). L'astrologie est per-
sonnifiée dans son entourage par ’Astpaiog, I'enfant miraculeux recueilli par
Mnésarchos, pére de Pythagore (Porphyr., ibid., 10 et 13).

1. La superstition des nombres pairs et impairs, trés apparente dans la
religion romaine et inunortalisée par le vers de Virgile : Numero deus impare
gaudet (Ecl., Y111, 13), remonte certainement plus haut que Pythagore. Les
raisonneurs disaicnt que I'impair est parfait, fécondant (ydvipmog), masculin,
parce que, ajouté a lui-méme, il engendre le pair, tandis que le pair ne peut
engendrer 'impair par addition (Stob., Ecl., 1, 1, 10).



LES MATHEMATIQUES PYTHAGORICIENNES 1

(impair}, qui signifie « surabondant », démesuré. Ce n’était pas
non plus une énigme commode & déchiffrer que la perfection du
nombre 10, base du systéme décimal. Ceux qui en cherchaient
la solution au bout de leurs dix doigts étaient loin de compte.
Il fallait savoir que le nombre 10 est, aprés I'unité, le premier
nombre qui soit pair-impair (dptionepissdc), ¢’est-a-dire qui, pair
en tant que somme, soit composé de deux moitiés impaires. La
décade est la clef de tous les mystéres de la nature : sans elle,
disait Philolaos, « tout serait illimité, incertain, invisible * ». On
croirait déja entendre un astrologue parler des merveilleuses
propriétés des Décans (arcs de 10 degrés).

Le pythagorisme a été, pour les adeptes des sciences occultes
en général et de I'astrologie en particulier, une mine inépuisable
de combinaisons propres i intimider et & réduire au silence le
sens commun 2, C'est & bon droit que toute cette postérité bitarde

1. Meydha yip wal wavtédng xal Tavroepyds xal Beiv xal odpaviw Biw xal dvlpu-
=ivw dpyx xai dyepbv xowvovodsa Sdvap:g xal ti¢ Sexddog, dveuv 8¢ tadtag mdve’
x xal #&4hz xat dpavF (ap. Stob., Ecl., I, 1, 3). La décade est Mavsédeia
(ibid., 10) — mavtéhe:a, év évteheyela, contenant tous les autres nombres, y
compris le carré et le cube, le spirituel, le corporel, etc. (Phil., De opif.
mundi, 14 et 33). La tetpaxtdc (ci-aprés, p. 9, 2) est aussi une mayx deviov piciog
(Carm. Aur., V, 47). Entre autres réveries, voyez les combinaisons de l'arith-
‘métique avec la mythologie : la monade correspondant & Jupiter (dieu su-
préme, pire des autres) ou & Apollon (seul dieu, Sol de Solus!), la dyade &
Héra-Junon ou a Artémis (la Lune, type du pair ou féminin), "Aprep:c =
dgmiog, ete. (Stob., ibid., Marc. Cap., VII, 731 suiv. Io. Lyd., Mens., II, T suiv.,
E. Zeller, I3, p. 337, 1). C'est un concours de jeux de mots, coqs-i-I'dne,
calembours, finesses de tout genre. Le nombre 7, qui n'est ni engendrant ni
engendré, ni facteur ni produit, va & Athéna-Minerve, vierge et sortie de la
tite de Jupiter. Les correspondances « naturelles » des nombres 3 et 7 sont
inépuisables. Je ne vois pas trés bien en quoi l'ogdoade convient a Poseidon
ou i [Iéphwestos ; mais celui qui I'a adjugée & Cybéle ou Ku678n, parce que 8 est
I'unique cube (x3€o0s) contenu dans 10, ne se croyait certainement pas un sot.
La géométrie n’était pas moins exploitée : I'dme était un carré pour les uns,
un cercle pour les autres, ou le carré était masculin (quoique pair) et le rec-
tangle féminin, cte.

2. La part du pythagorisme, trés considérable en astrologie, est énorme
dans I'ensemble de ce qu'on appelle « les sciences occultes ». Son principe,
que le nombre est I'essence des choses, avait une aflinité extréme avec celui
de la magie, & savoir que la réalit¢ des choses est incorporée dans leur nom
véritable, convenablement rythiné, et que qui tient le nom dispose de 1'dtre
dénomné. De 1a la combinaison qui consiste & évaluer les noms en nombres,
appliquée dans 'onomatomancie mathématique (ci-aprés, ch. xv), la kabbale
juive, raison d'étre de tous les nombres de I'Antechrist, de la Béte, etc., qui
remplissent les apocalypses judéo-chrétiennes, des amulettes comme les
abrasaz, et ainsi de suite. Le godt des spéculations mystiques sur les nombres




8 CHAP. I, — LES PRECURSECURS

de Pythagore a supplanté ses disciples authentiques et pris avee
leur héritage le litre de « mathématiciens ». L’école de Pythagore
s'élait acharnée & meltre le monde en équations, arithmétiques
et géométriques. Elle a couvert le ciel de chiffres et de figures,
traduits en harmonies intelligibles, sensibles, morales, poliliques,
théologiques, loutes plus absconses et imprévues les unes que les
autres. Faire des sept orbes planétaires une lyre céleste *, don-
nant les sept noles de la gamme par la proportion de leurs dis-
tances respeclives, est la plus connue comme la plus simple de
ses inventions. Il était plus malaisé d'arriver an nombre de diz
sphéres, nécessaire 4 la perfection de 'univers. On sait comment,
pour augmenter le nombre des sphéres, ces doctrinaires intré-
pides ont les premiers descellé la Terre de sa position centrale et
inséré par dessous une anti-Terre, qui tournait avec elle autour
d’'un foyer invisible pour nous. Comme un projectile mal dirigé
peut arriver au but par un ricochet fortuit, ainsi cctte vieille chi-
meére encouragea plus tard Aristarque de Samos et Copernic & se
révoller contre le dogme de l'immobilité de la Terre. Il arrive
parfois que I'imagination fait les affaires de la science. Colomb
n’ett probablement pas bravé les affres de I’Atlantique, s'il n’avait
été convaincu que, sur le globe « terrestre », la terre devait néces-
sairement occuper plus d’espace que I'eau 2.

est encore trés vivace. C'est presque un Pythagoras redivivus on un Proclus,
transformé en prétre chrétien, que I'auteur des Harmonies de I'Etre exprimées
par les nombres (par P.-F.-G. Lacuria, 2 vol. in-80. Paris, 1847), une dme
candide, dont le souvenir m’empéche de classer indistinctement parmi les
charlatans tous les mystiques contemporains.J. Kuntze (Proleg. z. Gesch. Roms,
Leipzig, 1882) est persuadé que le carré est le symbole de la volonté virile,
que le « temple » augural romain était carré pour cette raison, et Rome
carrée, et 'empire romain carré, ou plutdt rectangle égal a deux carrés!
C'est encore un cas de métempsycose intellectuelle.

1. L'invention de la lyre heptacorde par Ilermés (Hymn. Homer. in Mercur.)
servit & démontrer que l'astrologie avait été révélée par Hermés-Thoth ou
Trismégiste, signataire de tous les ouvrages hermétiques.

2. Cf. Hist. de Chr. Colomb, par Fernand Colomb, ch. 1x. Il avait aussi mis de
son cOté Aristote (De caelo, 11, 14), Sénéque (Quantum enim est quod ab ulti-
mis littoribus Hispaniae usque ad Indos jacet? Paucissimorum dierum spatium,
si navem suus ventus implevit. Senec., Q. Nat., 1, praef.), et voulu réaliser la
célébre prophétie du méme Séneéque (Medea, 375 suiv.). La loi de Titius ou de
Bode, fondée sur un postulat analogue a ceux des Pythagoriciens, a encou-
ragé les astronomes du xixe siccle & chercher une planéte entre Mars et Jupi-
ter, la ol ils ont trouvé des centaines de petites planétes. En revanche, le
dogme pythagoricien (Gemin., Isag., 1), vulgarisé par Platon, a savoir que
les planétes ne peuvent avoir qu'un mouvement circulaire et égal — widv yio



s
L'ECOLE DE PYTHAGORE 9

En counstrnisant le monde avec des théorémes, sans souci de
I'observation, les Pythagoriciens ont partout dépassé les har-
diesses de l'astrologie, qui semble éclectique el prudente par
comparaison. Non seulement ils ont attribué aux nombres en
cux-mémes et aux figures géométriques des qualités spéeiales !,
mais ils avaient localis¢ ces diverses qualités, types, causes et
substances des choses visibles, dans diverses parties de I'uni-
vers. Rayonnant de leurs lieux d’élection en proportions et sui-
vant des directions mathématiques, ces forces vives créaient aux
points de rencontre et marquaient de leur empreinte spécifique
le tissu des réalités concrétes 2. Séparation, mélange, moment
opportun («xiges), proporlions, tout I'arsenal des postulats astro-
logiques est déja 13, et les piéces principales de I'outillage sont
déja forgées. Les astrologues n'ont fait que limiter le nombre des
combinaisons calculables et disqualifier certains types, comme le
carré, qui leur parut antagoniste du triangle — la figure ou aspecl
(oy7ua) favorable par excellence, — et la décade, qui se défendit
mal contre 'hégémonie des nombres 7 et 12. Encore verrons-nous
reparaitre sur le tard, dans les 36 Nécans astrologiques, d’abord
la décade, qui leur donne leur nom, et ensuite la fameuse « qua-
drature » (tetpaxcis) pythagoricienne, encore une raison ultime
des choses et « source de I'éternelle Nature 3 ».

C'est peut-&tre de I'astronomie pythagoricienne que I'astrologie
a tiré le moindre parti. La doctrine de la mobilité de la Terre
allait directement contre un postulat nécessaire de I'astrologie,
et I'explication naturelle des éclipses — si tant est qu'elle ait été
donnée par Pythagore — était plutdt importune & ceux qui en
faisaient un instrument de révélation. Quant & la métempsycose

gdpx Belov xiveltat xux Aexdg (Proclus, in Anal. sacr.,'V, 2, p. 76 Pitra), — a
empéché tous les prédécesseurs de Kepler d'admettre des orbites elliptiques.
1ls n'ont pas songé aux Orphiques, qui donnaient au monde la forme d'un cuf!

1. Nous renvoyons ici, pour éviter des répétitions, aux chapitres suivants,
notamment a la théorie des aspects ou polygones réguliers, voies tracées a
T'action des astres.

2. La conception des dreipwv Susapéwy dmetgo: gusSpopai, qui marquent & la
facon d'un sceau (i€¢2 sepayidng), se trouve bien dégagée dans le systéme
pythagorisant des gnostiques Séthiens (Philosophum., V, 3, p. 212 Cruice). Le
Kaipds, modus et aussi opportunitas (= ’A87vx, ap. Stob. Ecl. I, 1, 10), idée
fondamentale de la théorie des xatapyai (ci-aprés, ch. xmi).

3. Ci-dessus, p. 7, 1. 11 y a la petite tetpaxtis (4); la moyenne, somme des
quatre premiers nombres (1 + 2 + 3 + 4) ou décade; et Ja grande Tetpdxtug,
somme des gualre premiers nombres impairs et des quatre premiers nombres
pairs (1 +3 4+ 5 +7) 4 (2 + &+ 6 4 8) = 36. Celle-ci a pu étre suggérée
par le systéme des décans, ou inversement.



10 CHAP. 1. — LES PRECURSEURS

et la palingénésie, c'étaient des doctrines indifférentes & 'astro-
logie, qui, s'occupant exclusivement de la vie présente, s’ac-
commodait de toutes les théories concernant les auntres modes
d’existence.

Si les disciples de Pythagore oubliaient un peu trop la terre
pour le ciel, I'école d'Elée dépassa en sens contraire I'état d’esprit
favorable a I'éclosion des idées astrologiques. Xénophane pensait
que les astres, y compris le Soleil et la Lune, devaient étre de
simples météores, des vapeurs exhalées par la Terre et qui, s'en-
flammant d’'un c¢6té de T'horizon, allaicnt s’éteindre du coté
opposé. La terre était assez vaste pour produire en méme temps
plusieurs de ces flambeaux, et peut-étre chaque climat avait-il
le sien. Ce n'est pas dans ces fusées, renouvelées chaque jour,
que l'astrologie edt pu placer les forces génératrices, éternelle-
ment semblables 2 elles-mémes, dont elle prétendait calculer les
effets sur terre !. Enfin, la doctrine éléatique par excellence,
I'idée que le monde est Un et immobile, au point que la multi-
plicité et le mouvement sont de pures apparences, était la néga-
tion anticipée des dogmes astrologiques.

Héraclite, partant d'un principe opposé et presque aussi inin-
telligible pour le vulgaire, ne voyait dans la stabilité relative
des apparences qu'une illusion qui nous cache le flux perpétuel
de la substance des choses. A vrai dire, pour Héraclite, rien
n’est, puisque I'étre ne se fixe nulle part; mais tout devient,
sans arriver jamais 2 se réaliser, & se distinguer de la masse
mouvante qui fuil & travers le réseau des formes sensibles.
Comme tous les physiciens d'lonie, il voyait dans les divers états
de la matiére ou substance universelle des degrés divers de
condensation et de raréfaction, et il importe peu que le type
normal soit pris au milieu ou & une extrémilé de la série. Iéra-
clite partait de I'état le plus subtil : il considérait le fen comme
I'élément moteur et mobile, générateur et destructeur par excel-
lence. Les astres étaient pour lni des brasiers flottant au haut
des airs en vertu de leur légereté spécifique et alimentés par les
vapeurs terrestres. Le Soleil, en particulier, pcut-étre le plus petit,
mais le plus rapproché de tous, se régénérait chaque jour, éteint
qu'il était chaque soir par les brumes de 'Occident 2. Héraclite

1. Aussi Manilius réfute les Eléates : Nam neque fortuitos ortus surgentibus
astris | Nec totiens possum nascentem credere mundum, | Solisve assiduos par-
tus et fata diurna (1, 182 suiv.).

2. lléraclite, qui, dit-on, attribuait au Soleil la forme d'une barque (sxapozt~



HERACLITE ET EMPEDOCLE 1

ne voulait pas que les astres opposassent quelque consistance au
flux universel. Le Soleil n'en était pas moins I'excitateur de la vie
str terre : ce qu'on appelle vie, Ame, raison, inlelligence, est un
feu allumé d'en haut *. Ce trait caractéristique de la doctrine
est un théoréme astrologique tout fait. La physique d’Héraclite,
adoptée par les stoiciens et purgée du paradoxe concernant
I'inconsistance des corps célestes, deviendra une des forteresses
de l'astrologie.

Tous les philosophes passés en revue jusqu'ici étaient en lutte
avec le sens commun, qu'ils appelaient dédaigneusement 'opinion
(84¢a), et ceux d’entre eux qui avaient versifié I'exposé de leur
systdme ne comptaienl évidemment pas sur la clientéle des
rapsodes homériques. Empédocle, au contraire, convertit en
vanité une bonne part de son orgueil. Il aimait & prendre les
allures d'un prophéte inspiré, et nul doute que, s'il avait connu
Pastrologie, celle-ci n'edt fait entre ses mains de rapides pro-
grés.

La substitution de quatre éléments différents et premiers
au méme ltitre, la terre, 'eau, l'air et le feu, & une substance
unique plus ou moins condensée n'intéressait, alors comme
aujourd’hui, que la métaphysique. Cependant, le systdme d’Em-
pédocle, en mettant la diversité a l'origine des choses, exigeait
de I'esprit un moindre effort que le monisme de ses devanciers,
et la variété des mélanges possibles n'était pas moindre que celle
des déguisements protéiformes de la substance unique. Ce sys-
téme avait encore I'avantage d'expliquer d’une facon simple
une proposition qui a une importance capitale en astrologie,
a savoir, comment les corps agissent & distance les uns sur les
autres. Suivant Empédocle, ils tendent a s’assimiler par péné-
tration réciproque, pénétration d’autant plus facile qu'ils sont
déja plus semblables entre eux. Il congoit des effluves (dmoffoui-
amidgorar) ou jets de molécules invisibles, qui, guidés par I'affinité
élective, sortent d'un corps pour entrer dans un autre par de
pores ¢galement invisibles, tendant & produire de part et d’autre
un mélange de mémes proportions et, par conséquent, de proprié-
tés identiques. La lumiére, par exemple, est un flux matériel qui

&%) et un pied de diamétre (Euseb., Praep. Ev., XV, 24-25), a peut-étre pris &
la lettre le mythe égyptien de R4 enfanté chaque jour par Nut. Le Soleil d'un
pied de diamétre et régénéré chaque jour reparait dans la physique d'Epicure
{Cleomed., Cycl. Theor., 11, 1; Serv., Georg., I, 247).

1. Macrobe (Somn. Scip., 1, 14, 19) recensant les définitions de 'dme :
Heraclitus physicus [dirit animam] scintillam stellaris essenliae.



12 CHAP. 1. — LES PRECURSEURS

met un certain temps 4 aller du corps qui ’émet a celui qui
le regoit. On ne saurait imaginer de théorie mieux faite pour
rendre intelligible « I'influence » des astres sur les générations
terrestres?, et aussi celle qu'ils exercent les uns sur les autres
quand ils se rencontrent sur leur route, genre d’action dont les
astrologues tiennent grand compte et qu'ils désignent par les
mots de contact (swvxo7) et défluxion (anéjgora).

Le monde (xéopos) est pour Empédocle le produit d’une série
indéfinie de compositions et décompositions opérées par I'Amour
et la Haine, I'attraction et la répulsion. La vie et le mouvement
naissent de la lutte de ces deux forces primordiales : quand l'une
d'elles I'emporte, elle poursuit son ccuvre jusqu'a ce que la
combinaison intime de tous. les éléments ou leur séparation
compléte produise 'immobilité, la mort de la Nature. Mais ce
repos ne saurail étre définitif. La force victorieuse s'épuise par
son effort méme; la force vaincue se régénére, et le branle
cosmique recommence en sens inverse ?, engendrant un monde
nouveau, destiné & rencontrer sa fin dans le triomphe exclusif
de I'énergie qui I'a suscité. Il va sans dire que le monde actuel
est I'cavre de la Haine, et que, parti de I'heurcuse immobilité
du Sphaeros, il marche a la dissociation compléte. Empédocle et
sans doute été embarrassé d'en donner d'autres preuves que
les souvenirs de I'Age d'or; mais ce lieu commun poétique
gardait encore, surtout aux yeux d'un poéte comme lui, la valeur
d’unc révélation des Muses. Du reste, I'imagination tient dans
I'ceavre d’Empédocle plus de place que la logique pure : il était
de ceux qui trouvent plus aisément des mots que des raisons,
et la légende qui le fait passer pour un charlatan n'a fait qu'exa-
gérer un trait bien marqué de son caractére *. Sans nous attar-
der a fouiller sa cosmogonie pour y retrouver maint dé¢bris de

1. « Le mot d'influence nous reporte aux anciennes superstitions astrolo-
giques... Le mot italien d'influensa fait allusion & quelque croyance analogue »
(M. Bréal, Essai de Sémantique, p. 141). Les mots désastre, étoile au sens de
destinée, ete., sont des survivances de méme origine.

2. Ce mouvement, d'abord lent, s'accélére de plus en plus. 11 en résulte que
la durée des jours et des nuits (Empédocle ne songe qu'au mouvement
diurne) allait s'abrégeant : de 13, une théorie tris originale de la durée de la
vie intra-utérine, égale 4 la durée du jour lors de la naissance de l‘espi'ce
humaine, et restée la méme depuis (ci-aprés, ch. xu).

3. Ceux qui préférent & la lecture des fragments d’Empédoele des vers
bien frappés, résumant sa philosophie (avec les textes en Notes) et dramatisant
sa légende, trouveront ee qu'ils cherchent dans Panthéia, Etude antique, par
Félix llenneguy. Paris, 1874.



DEMOCRITE ET LES ATOMISTES 13

vieux mythes, nationaux ou exotiques, nous signalerons en
passant des idées qui furent plus tard exploitées par des astro-
logues. Les premiers et informes essais de la Nature créatrice,
les monstres produits par le rapprochement fortuit de membres
disparates, expliqueront les formes les plus étranges domiciliées
dans les constellations !, comme le souvenir des dragons, chi-
méres et centaures mythologiques a suggéré & Empédocle lui-
méme sa description de la terre en gésine. Celle-ci n'est plus
cependaat la Mére universelle. Elle est bien au centre de I'uni-
vers, maintenue en équilibre par la pression des orbes célesles
qui tournent autour d’elle ; mais elle n’a pas enfanté les astres
et elle ne surpasse pas en grandeur le Soleil, qui est de taille &
projeter sur elle des effluves irrésistibles.

C'est le précurseur de la physique atomistique que Lucréce
admire dans Empédocle 2. Leucippe et son disciple Démocrite
firent rentrer dans la science l'idée de I'unité qualitative de la
substance universelle, en ramenant les quatre éléments 3 n’étre
plus que des groupements d'atomes de méme substance, mais de
formes et de grosseurs diverses. Ils conservérent cependant au
feu, générateur de la vie et de la pensée, une prééminence que
les astrologues adjugeront tout naturellement aux asires. Le
fen n'était pas, comme les autres éléments, une mixture de molé-
cules diverses, mais une coulée d'atomes homogénes, les plus
ronds et les plus pelits de tous, capables de pénétrer tous les
autres corps, méme les plus compactes. La genése du monde, ou
plutét des mondes — car celui que nous voyons n'est qu'une
parcelle de 'univers, — est, pour les atomistes, un effet méca-
nique de la chule des atomes; mouvement qui, par suite des
chocs et ricochels obliques, produit des tourbillons circulaires.
Dans chacun de ces tourbillons, isolé des autres par une coque
sphérique qui se forme et s'immobilise an contact d’'un milicu
résislant, les atomes se criblent et se tassent par ordre de den-
sité. Les plus pesants vont au centre, ou ils forment la Terre ;
les autres s'étagent entre le centre et la circonférence, ou les

1. L'idée que le Ciel est un musée de curiosités préhistoriques est exprimée
par Sénéque (Hercul. fur., 65 suiv. Purgata tellus omnis in caelo videt | Quod-
cumque timuit). Le scoliaste de Germanicus (p. 385 Eyssenhardt) pense que
Jupiter I'a formé pour linstruction des howwmes : le Scorpion, par exemple,
fut a Jove astris inlalus, ut ejus naluram fuluri homines intellegerent. Jupiter
paléontologiste !

2. Lucret., I, 717-734; Empédocle savant tel Ut viz humana videalur stirpe
creatus.



14 CHIIAP. 1, — LES PRECURSEURS

plus légers ct les plus mobiles s’enflamment par la rapidité de
leur mouvement.

La logique du systdme exigeait que la masse de feu la plus
considérable et la plus active, le Soleil, fat la plus éloignée du
centre, et c'est bien ainsi que l'entendait Leucippe, car on nous
dit qu’il plagait la Lune au plus prés de la Terre, le Soleil au
cercle « le plus extérieur » et les astres entre les deux *. Mais
Démocrite parait avoir imaginé les hypothéses les plus hardies
pour remettre la doctrine d'accord avec I'opinion commune, avec
le fait indubitable que le foyer solaire est celui dont nous sentons
le mieux la chaleur. Il en vint & supposer, dit-on, que le Soleil
avait d’abord été une sorte de Terre, qui tendait & s'immobiliser
au centre du tourbillon primordial. Mais ce premier dépét, sup-
planté ensuite par la croissance plus rapide de notre Terre, avait
6té entrainé par le mouvement céleste & tourner autour de celle-
ci et s'était « rempli de feu » & mesure que s’accroissait sa vitesse
et que s'¢largissait son orbite. Ainsi le Soleil restait & la portée
de la Terre, qui l'alimentait de ses vapeurs, en échange de sa
lumiére et de sa chaleur. La méme hypothése rendait compte de
la proximité et de la nature moins ignée de la Lune 2. En fin de
compte, ces deux astres, que les astrologues appelleront « les
« luminaires » (z& g@sx) pour les distinguer des autres planéles,
élaient mis & part des aulres et rattachés par des liens plus
étroits & la Terre, dont ils reproduisaient, avec une dose d’atomes
ignés en plus, la composilion moléculaire. Cette théorie servira
de support & certains poslulats astrologiques. Sans doute, I'opi-
nion vulgaire attribuait aussi aux « luminaires » une action pré-
pondérante ; mais la doctrine de Démocrite montrait que cette
action, plus forte comme quantité, I'est aussi comme qualité, en
vertu d'affinités plus étroites. Enfin, si I'atomisme n’était pas de

1. Diog. L., IX, 6, 33. On verra plus loin que l'ordre des planites a une
importance capitale en astrologie.

2. Euseb., Praep. Evang., 1, 8, 7. Peut-&tre Démocrite avait-il emprunlé 4 son
contemporain Empédocle et utilis¢ ici la théorie de l'accélération du mouve-
ment du Sphéeros (ci-dessus, p. 12, 2). Démocrite pensait aussi qu'il y a plus de
planttes que n’en comptaient les Orientaux et les pythagoriciens. Tel est pro-
bablement le sens du passage équivoque de Sénéque : Democritus quogue...
suspicari se ait plures esse stellas quae currant, sed nec numerum illorum
posuil nec nomina, nondum comprehensis quinque siderum cursibus (Sen., Q.
Nat., V1, 3, 2. Cf. E. Zeller, I3, p. 722, 3). En général, Démocrite passait
pour s’étre beaucoup occupé d'astronomie et de pronostics météorologiques.
Cf. les fragments éx tidv mepl datpovopias suyypappdtwv (Fr. Phil. Graec., ed.
Miillach, I, pp. 368-369).



ANAXAGOKE 15

lout point favorable & I'astrologie et si les astrologues propre-
ment dits n’ont pas eu & se louer des Epicuriens, héritiers de la
physique de Démocrite, en revanche, le philosophe d'Abdére
devint le patron des alchimistes, qui n’étaient en somme que des
astrologues descendus de 'observatoire au laboratoire.

En méme temps que les atomistes, Anaxagore, un peu plus
4gé que Démocrite, ulilisait comme eux les essais de ses devan-
ciers pour improviser comme eux une cosmogonie qui ne diffcre
de la leur que parles principes métaphysiques. Anaxagore subs-
titua & I'essence unique des loniens, des Eléates et des atomistes
non plus quatre éléments, comme Empédocle, mais une infinité
de corps simples, qui, sans étre jamais complélement dégagés
de tout mélange, révélent leurs qualités spécifiques dans les
composés ol I'un d'eux est en proportion dominante. Il concut
aussi la genése du monde comme résultant des propriélés imma-
nenles de la substance; mais il crut devoir ajouter & la série
des causes une cause initiale, une Intelligence (Nods) qui avait
donné le branle 2 la machine. Le philosophe n’entendait évidem-
ment pas rentrer par la dans la logique vulgaire, qui explique
I'ceuvre par l'ouvrier, et amener son systéme au degré de sim-
plicité qu'offrent les cosmogonies orientales. Socrate lui repro-
chait méme de ne pas s'étre servi de cette Intelligence pour rendre
raison de l'ordre du monde et de lui avoir substitué dans le
détail « l'air, I'éther, I'eau et autres choses aussi absurdes ! ».
D'aulres I'appellent le « physicien » et mécaniste par excel-
lence 2. Nous ne pouvons plus déméler, & travers les contradic-
tions des textes 3, quelle nature et quel réle Anaxagore atiri-
buait a I'Esprit cosmique, et peut-étre ne le savait-il pas bien lui-
méme. Il est probable que, fidéle & sa conception des substances
simples, inconvertibles chacune en une autre, il entendait par
Noi¢ la somme de vie et d’intelligence répandue dans la Nature,
somme indivise & l'origine des choses. Si minime que fat, au
fond, la différence entre la « substance pure » ou esprit d'Anaxa-

1. Plat., Phaedr., p.98 B. De méme, Aristote dit qu’Anaxagore se sert du vodg
« comme d'une machine », lorsqu'il est embarrassé de trouver une cause, et,
le reste du temps, mdvta palhov aitdrar tdv yiyvopévwy | volv (Melaph., 1, 4).

2.°0 9uoLxd T atog ‘Avabaydpas (Sext. Empir., Adv. Mathem., VII, 90).

3. Le NoJs ordonnateur universel (Anaxag. ap. Diog. L., 11, 6); seule subs-
tance simple (ap. Aristot., De An., I, 2, 5); dme ($uy), c'est-a-dire principe de
a vie organique, répandu dans tous les dtres vivants, {oowg xai peydhowg nal
pixpoig (ihids), et, comme tel, n'ayant pus ou n’ayant plus la personnalité que
suppose son rdle initial, etc.



16 CHAP. 1. — LES PRECURSELRS

'gorc ct le feu intelligent d'Héraclite, I'intervention de cet esprit
ou ame du monde fut considérée comme un démenti donné a la
théorie de l'univers construit par le jeu automatique des forces
naturelles : ce fut pour la « physique » ionienne un coup qui faillit
étre mortel. 11 fut avéré que cette physique si vantée, qui croyait
avoir découvert la raison ultime des choses, n'avait pas réussi a
en percer le mystére. Son mécanisme ne se suffisait pas a lui-
méme s’il fallait chercher la cause du mouvement ailleurs que
dans les propriétés de la substance inconsciente, c’est-a-dire dans
le domaine des forces spirituclles ou volontés, domaine interdit
a la science et accessible seulement a la foi. Les esprils ailés,
ceux qui franchissent cette ligne de démarcation sans méme
I'apercevoir !, allaient s'élancer dans la carriére ainsi déblayée
ct construire a leur tour le monde en s'improvisant confidents et
interprétes du plan divin. La place était préte pour le Démiurge,
les dieux planélaires et les Génies de Platon.

Ainsi, en moins de deux siécles, la science hellénique semblait
avoir achevé son cycle : elle revenait vers son point de départ, la
foi religieuse. Pour employer un mot qui n’était pas encore a la
mode, on l'accusait de banqueroute. Ses efforts mal coordonnés
avaient porté 4 la fois sur tous les domaines de la connaissance;
elle était partie en guerre contre « I'opinion » et avait discrédité
le sens commun sans mettre 4 la place autre chose que des
affirmations sans preuves, qui se détruisaient mutuellement,
d’un systéme a l'autre, par leur discordance méme. Les sophistes
en conclurent que rien ne restait debout, et que chacun était
libre de nier ou d'affirmer & son gré, sur quelque sujet que ce
fat. A quoi bon chercher le vrai, le réel, puisque, comme les
Eléates et Héraclite I'avaient démontré par des méthodes con-
traires, nous ne percevons que des apparences lrompeuses ct
que le témoignage méme de nos sens est ce dont nous devons le
plus nous défier? « L'homme est la mesure de toutes choses »,
disait Protagoras : chacun se faconne une vérité & son usage,
autrement dit, conforme a ses inléréts, et celui-la est passé

1. Cette ligne de démarcation est oblitérée et comme effacée depuis plus de
vingt siécles par les efforts de logique faits en vue de concilier la notion de
lois naturelles, nécessaires et immuables, — postulat initial de la science —
avec la volonté divine, libre par définition. 1l faut la maintenir, comme le seul
moyen de faire vivre en paix, dans leurs domaines respectifs, la science et la
foi, en restituant a la foi les spéculations métaphysiques sur le pourquoi ini-
tial ou final des choses, c'est-a-dire ee que I'homme peut croire, mais non pas
savoir.



SOCRATE 17

maitre dans l'art de vivre qui, sans élre dupe de sa propre
opinion, réussit & I'imposer aux autres par I'éloquence, ou, au
besoin, par la force.

II
LES SOCRATIQUES

Avec Socrate s'ouvre une nouvelle ére. Socrale passe pour
avoir terrassé I'hydre de la sophistique et sauvé la morale en
danger. Ce n'est pas qu'il entendit défendre une parcelle quel-
conque de la science ou de la tradition ! : il acheva, au contraire,
de ruiner tout ce qui ressemblait encore 3 une affirmation, y
compris les propositions sophistiques. Mais, tout en déclarant ne
rien savoir, il invita tous les hommes de bonne volonté & chercher
la vraie science, leur certifiant, au nom d’une révélation divine,
quils la trouveraient et que la morale y serait contenue par
surcroit. Sculement, il pensait que la raison humaine ne peut
connaitre avec certitude d’autre objet qu'elle-méme, et que, par
conséquent, la science future devait s'interdire les vaines
recherches qui 'avaient dévoyée, I'étude de la Nature extérieure.
Si I'homme n’était plus, aux yeux de Socrate, la mesure de toutes
choses, il restait la mesure de celles qu'il peut connaitre : les
limites de sa nature marquaient aussi les limites de son savoir 2.
Au dela s’étendait & perte de vue l'inconnaissable, le mystére du
divin, dans lequel I'esprit humain ne peut pénétrer que par la
Révélation. On sait quel cas faisait Socrate des sciences dépourvues
d’applications pratiques, et en particulier des théories cosmogo-
niques qui avaient tanl exercé jusque-la l'ingéniosité des philo-
sophes. « En général », dit Xénophon, « il défendait de se préoccu-
per outre mesure des corps célestes et des lois suivant lesquelles

1. On sait que Socrate n'a rien écrit et qu'il y aurait naiveté grande & lui
attribuer tout ce que Platon lui fait dire. Le Socrate de Xénophon a chance
d'étre plus ressemblant, sauf en un point. C'est comme apologiste que Xéno-
phon transforme Socrate en défenseur de la tradition, des lois établies. Si
Socrate disait to véutpov Sixxiov eiva: (Xen., Mem., 1V, 4. 12), il sous-entendait :
a condition que la loi soit juste. Socrate, avant les Apotres, a dit & ses juges :
w=eigopx: pINhov 9 0ed 7, Opiv /Plat., Apolog., p. 29).

2. La sentence de 'oracle yvabt sadtov voulait dire que 'homme, connais-
sant sa condition, doit &tre humble devant’ les dieux. Socrate I'a détourné de
son sens naturel, que ce spirituel tour de wain a fait oublier.

W



18 CHAP. I. — LES PRECURSEGRS

la divinité les dirige. Il pensait que ces secrels sont impéné-
trables aux hommes, et qu'on déplairait aux dieux en voulant
sonder les mystéres qu'ils n’ont pas voulu nous révéler. 1l disait
qu'on courait le risque de déraisonner en s’enfoncant dans ces
spéculations, comme déraisonnait Anaxagore avec ses grands
raisonnements pour expliquer les procédés des dieux ! ». Clest
le cri de tous les moralistes de tradition socratique. Ils pré-
tendent isoler I'homme de la Nature, et on dirait que, de toute
les sciences, l'astronomie leur parait la plus orgueilleuse et
la plus inutile. Horace demandant de quoi a servi & Archytas
« d’avoir parcouru le ciel, puisqu'il devait mourir ? », n’est pas
moins pressant la-dessus que Bossuel s'écriant : « Mortels
misérables et audacieux, nous mesurons le cours des astres... et,
aprés tant de recherches laborieuses, nous sommes étrangers
chez nous-mémes % ! » ou que Malebranche écrivant : « Qu’avons-
nous tant & faire de savoir si Saturne est environné d'un
anneau ou d'un grand nombre de petites lunes, et pourquoi
prendre parti la-dessus *? » Socrate bornait l'utilité de l'astro-
nomie & la confection du calendrier : pour le surplus, il se
moquait de gens qui, méme s'ils parvenaient & savoir ce qui se
passe la-haut, ne pourraient jamais « faire & leur gré le vent et la
pluie ® ». Quel accueil edt-il fait & I'astrologie, qui avait la pré-

1. Xenoph., Mem., IV, 1, 6. Et Socrate cite comme preuve de la déraison
d'Anaxagore le fait d'avoir cru que le Soleil était du feu ou une pierre en feu.
Comment n'avait-il pas songé, dit Socrate, qu'on peut regarder le feu, et non
pas le soleil; que le soleil fait pousser les plantes et que le feu les détruit, etc.?
Socrate était plus brouillé qu'il ne pensait avec la « physique ». Il n'a eu
pour vrais disciples que les Cyniques et les Cyrénaiques. Les autres l'excu-
sent ou le réfutent. Quidni quaerat [caelestia]? Scit illa ad se pertinere
(Senec., Q. Nat., Praef. 10). L'homme, partie de la Nature, ne peut pas se con-
nattre Jui-méme, s'il ne connait pas le tout : odx ot ydp dvev TR Tdv Ehwv
odsias eifévar ta pépn (Clem. Alex., Strom., I, 60). Manilius réfute directement
Socrate en disant que ce sont les dieux eux-mémes qui ont enseigné aux
hommes la science des astres : Quis caelum possit nisi caeli munere nosse, etc. ?
(11, 115 et 1, 25-52) ; Quis putet esse nefas nosci quod cernere fas est? (IV,922),

2. Hfor., 0d., 1, 28.

3. Sermon sur la loi de Dieu. On pense bien que Bossuet ne cite pas Socrate,
mais I'Ecclésiaste : Quid est homini majora se quaerere ? etc. (v, 1).
C'est surtout l'indifférence pour la science inutile que Théodoret loue dans
Socrate (Gr. affect. cur., IV, p. 799). Socrate pensait caelestia vel procul esse
a nostra cognitione, vel, si maxime cognita essent, nihil tamen ad bene viven-
dum (Cic. 4cad., I, &, 15).

4. Recherche de la vérité, IV, 1.

5. Xenoph., Mem., I, 1. Cf. IV, 1. En revanche, l'auteur de 1'Epirnomis

(p. 990 A) dédaigne I'astronomic qui se borne & régler le calendrier, au licu de




SOCRATE 19

tention d'étre précisément I'astronomie appliquée, et appliquée
a la connaissance de I’homme, s’il I'avait connue et si on.avait
pu lui démontrer qu'elle était révélée ! ? Nous I'ignorons ; mais il
est bon de noter que ce furent ses disciples les plus fidéles, les
moralistes les plus étroits et les plus fermés aux curiosités de la
science inutile, les Stoiciens, qui introduisirent I'astrologie dans
le sanctuaire de la philosophie pratique. S'il avait fait descendre
la philosophie du ciel en terre, comme on le répéte depuis
Cicéron 2, elle ne tarda pas a y remonter.

Les grands initiateurs n’ont jamais été des constructeurs de
systémes, mais des hommes qui ont ramassé toute leur énergie
dans un sentiment unique, dans un vouloir puissant, capable
d’agir par le choc sur la volonté des autres et de la marquer de
son empreinte. L'impulsion ainsi donnée peut se transformer en
mouvements divergents, mais le point de départ commun reste
visible des directions les plus opposées. Aprés Socrate, quiconque
se proposa d’arriver par le savoir & la vertu et de n’estimer la
science qu'en raison de son eflicacité morale fut un socratique.

Pur de tout mélange d’indiscréte curiosité, le socratisme eat
tué l'esprit scientifique sans atteindre le but visé, car la morale
ne peut étre objet de science. L'exercice d’'une volonté supposée
libre échappe par définition & I'élreinte rigide des lois naturelles
que la science cherche a établir. En voulant associer et méme
confondre des procédés intellectuels incompatibles, les moralistes
socratiques se sont obstinés dans la prétention de démontrer I'in-
démontrable, et leurs systémes ont fini par s’absorber dans des
dogmes religieux dont ils tenaient inddment la place.

C'était déja une religion que la vaste et poétique synthése ou
Platon fit entrer des connaissances encyclopédiques converties
en sogmes moraux. Aprés avoir longtemps retourné dans tous
les sens les problémes de pure morale, privée et publique, Platon
voulut aussi, comme les savants d'autrefois, écrire un traité de
la Nature, qu'il eut soin de ne pas mettre sous la responsabilité

contempler <ty tév alsbnrdv Oedv odov. De méme, Théon de Smyrne (p. 9
Hiller). C'est un désaveu complet du Socrate de Xénophon, sinon du Socrate
platonicien, que Firmicus (aprés Aristophane, sans doute) classe parmi les
astrologucs dévots, ceux qui croient stellarum quidem esse quod patimur
(Firmic., I, 6, 4 Kroll). On a fait de Socrate un Janus & deux visages.

1. On sait quelle foi avait Socrate dans la divination ou révélation (cf. ci-
dessus, p. 17, et Hist. de la Divination, I, p. 42-43).

2. Socrates autem primus philosophiam devocavit e caelo, etc. (Cic., Tuscul.,
v, 4).



20 CHAP. I. -— LES PRECURSEURS

de Socrate, réduil ici au role d’auditeur du philosophe pythago-
ricien Timée !. Le 7'imée est peut-élre la derniére ccuvre de Pla-
ton. C'est aussi la plus mystique, celle ou I'habitude d’affirmer
sans preuves s'étale avec le plus de complaisance et ot l'affai-
blissement de la raison raisonnante est le plus sensible. Aussi le
Timée devint-il plus tard le bréviaire de tous les adeptes des doc-
trines, sciences ct arts mystiques, qui 'ont torturé et dénaturé
en le commentant sans cesse. Les astrologues ne furent pas les
derniers 3 faire provision d’arguments dans le Timée. lls n’eurent
que I'embarras du choix, car tout le systéme est fait & souhait
pour appuyer leurs postulals.

D'abord, le monde est un : le Démiurge a ramassé dans sa
capacité sphérique toute la matiére existante, la tolalité de cha-
cun des quatre éléments — ceux-ci différenciés simplement par
les formes géométriques de leurs molécules, — de sorte qu'il n’y
a aucun obstacle extérieur, choc ou résistance, qui puisse étre
pour lui une cause de désordre ou de destruction. De plus, le
monde est un étre vivant, dont tous les organes sont solidaires
les uns des autres et liés par une harmonie si parfaite que ce
vasle corps est & jamais « exempt de vieillesse et de maladie ».
Cet &tre vivant a pour principe de vie et de mouvement une dme
composée en raison ternaire d'éléments spirituels, corporels et
mixtes, &me créée avant le corps, qu'elle enveloppe et pénétre.
Elle comprend sept parties premiéres, ordonnées et subdivisées
suivant les proportions de 'harmonie musicale, arithmétique et
géométrique. L'essence spirituelle de I'ame meut le cercle exté-
rieur du monde de gauche & droile (mouvement diurne), et 1'es-
sence matérielle imprime aux sept cercles intérieurs un mou-
vement en sens contraire autour d’un axe incliné sur l'autre,

1. On ignore s'il a réellement existé un Timée, et si les ouvrages qu'on lui
préte ne sont pas des rapsodies de Platon. L’habitude qu’avait Platon de
mettre ses opinions dans la bouche dantrui a encouragé les fabricants de
livres pseudépigraphes, qui n'avaient pas besoin d'encouragement. Pline
(XVI, § 82) cite un astrologue, Timaeus mathematicus, qui attribuait la chute
des feuilles & l'influence du Scorpion. Nous avons encore, sur le Timée ou
HOepi pboewe de Platon (et le Xe livre de la République), les commentaires
de Chalcidius, de Macrobe (4 propos du Somnium Scipionis de Cicéron) et de
Proclus, celui-ci un énorme volume ol sont réunis des débris d'une foule de
commentaires perdus (849 p. gr. in-8¢ sur le Timée, éd. Schneider, Vratis-
lav., 1847, et 196 p. in-4° sur la Rép., lib., X, dans les Anal. Sucr.,V, 2, de
D. Pitra, Roine et Paris, 1888). 11 faut y ajouter I'ouvrage de Théon de Smyrne,
Tov watd to pabnpanixdv ypnolpwy eic Nhdrwvog dviyvwoy, éd.
E. Hiller (Lips. 1878, 205 p. in-12).



LA COSMOGONIE PLATONICIENNE 21

mouvement qui, combiné avec le premier, leur fait décrire dans
I'espace, avec des vitesses différentes, des spires alternativement
montanles et descendantes. De ces cercles ou astres mouvants
(planétes), Platon ne connait encore par leurs noms que la Lune,
le Soleil, Vénus et Mercure : « pour les autres, les hommes ne
s’étant pas mis en peine de leurs révolutions, sauf un bien petit
nombre, ils ne leur donnent pas de noms ! ». Seule, la Terre, tra-
versée et comme clouée & sa place par I'axe immobile sur les
pivots duguel roule l'univers, ne participe pas au mouvement
général imprimé aprés coup a la machine ronde.

Tous ces asires, fixes ou errants, et la Terre elle-méme, « la
plus ancienne des divinités nées dans l'intérieur du ciel * », sont
des dieux vivants el immortels, le Démiurge les ayant fagonnés
de ‘corps et d’ame A l'image du monde entier, qui est le plus
grand des dieux aprés son auteur. Les astres une fois créés, le
Démiurge, qui ne voulait pas mettre, directement la main a des
ceuvres périssables, laissa aux « organes du temps », aux dieux-
planétes, le soin d’achever le monde en fagonnant eux-mémes les
étres mortels. Il se contenta de leur fournir, pour animer ces
&tres, des dmes de qualité inférieure, devant qui il daigna exposer
ses desseins et justifier sa Providence avant de les répartir par
lots dans les astres. Autant qu’on en peut juger & travers 'obs-
curilé peut-étre voulue du texte, les Ames font une station dans
les étoiles fixes avant de descendre dans les sphéres inférieures,
ou les dieux-planétes s’occupent de leur confectionner un habi-
tacle matériel. Copiant de lenr mieux le modéle universel dont le
monde et cux-mémes étaient déja des copies, ces dieux fagonnent,
pour y loger les 4mes, des corps sphériques. Malheureusement,
I'enveloppe sphérique de I'dme eut besoin d’un véhicule (5y7p2)
pour la porter et la soustraire aux chocs qu'elle edt rencontrés
en roulant a la surface de la terre. Les dieux, dépourvus cette
fois de modéle a copier, imaginérent un mécanisme approprié au
but. Platon étale a ce propos les naivetés de sa physiologie, mon-
trant comme quoi le poumon, perméable a I'air et rafratchi par
les boissons, rafraichit a son tour le cceur, auquel il sert de
coussin ; comment la rate a pour fonction d’essuyer la surface

1. Plat., Tim., p. 38 E et 39 C.

2. Updery xai wpesbutdtry 0:dy, etc. (Tim., p. 40 C) : croyance archaique
surabondamuwent attestée. Plotin distinguait en elle, outre le corps (Taav),
Tdv pév vodv xdt7s ‘Eatiay xahdv, Ad,pntpav & whv duyfv (Proclus, In Tim.,
p. 282 C).



22 CHAP. 1. — LES PRECURSEURS

miroitante du foie, sur laquelle les dieux font apparaitre les
images dont ils veulent occuper I'dme ; et comment les intestins,
repliés sur eux-mémes, allongent le trajet des aliments afin de
donner & I'homme le temps de penser. Pour douer de vie le véhi-
cule de I'ame intelligente, les dieux sont obligés de prélever sur
la substance de celle-ci de quoi confectionner deux autres dmes
plus matérielles, logées I'une dans la poitrine, I'autre dans le
ventre, et ils prennent soin de séparer ces trois hotesses du corps
par des barriéres, la cloison du diaphragme et I'isthme du cou.
Les organes des sens ne sont pas oubliés, et la théorie de la per-
ception externe dépasse en imprévu tout le reste.

Platon n’a pas jugé & propos d’expliquer nettement si chaque
dieu-plandte fabrique des habitants pour son propre domaine,
ou s'ils s'occupent tous de fagonner les hommes qui vivent sur
la Terre. Anaxagore et Philolaos ayant déja placé des habitants
sur la Lune, il est probable que Platon peuplait toutes les pla-
nétes. Mais le systéme de la pluralité des mondes habités n'a
jamais souri aux astrologues, qui ont besoin de faire converger
vers la Terre tout I'effet des énergies sidérales. Aussi, les com-
mentateurs du Timée profitérent des réticences embarrassées de
Platon pour lui faire contresigner la théorie la plus favorable a
la thése astrologique, & savoir que I'homme terrestre est le
produit de la collaboration de tous les dieux-planétes.

Les mythes platoniciens doivent au vague méme de leurs
contours une certaine grice, et I'on reste libre de croire que le
maitre lui-méme ne les prenait pas autrement au sérieux ?!;
mais, transformés en dogmes par la foi pédantesque des néo-
platoniciens, ils devinrent d’une puérilité qui fait sourire. Tel
croit savoir que les Ames descendent des régions supérieures par
la Voie Lactée, d’ou elles apportent le gott et le besoin de
I'allaitement 2; un autre, commentant le X livre de la Répu-

1. Cf. L. Couturat, De Platonicis mythis. Paris, 1896. L'auteur soutient,
avec beaucoup de vigueur et d'érudition, que toutes les solutions des grands
problémes, I'cxistence des dieux, la création du monde, l'immortalité de
Vamne, ont été proposées par Platon a I'état de mythes, et que Platon en
avertit, au point qu'il lui arrive parfois de railler ceux qui prendraient ces
fables a la lettre. Thése excessive peut-étre, renouvelée plutdt que neuve
(80ev xal puBixdtegog éviowg Omediobn. Diog. L., III, 80), mais qui ne permet
plus de compter sans hésitation Platon lui-méme au nombre des croyants.
11 ne faut pas oublier que les sceptiques de la Nouvelle-Académie procédent
aussi de Platon.

2. Opinion attribuée i Pythagore, c'est-i-dire 4 un néo-pythagoricien quel-
conque : Hinc et Pythagoras putat a Lacteo circulo deorsum incipere Ditis



LA COSMOGONIE PLATONICIENNE 23

bligue, ou se trouve déja esquissé l'itinéraire des dmes, sait ou
sonl les ouvertures par lesquelles elles passent, & l'aller et au
retour. Elles descendent par le tropique (chaud) du Cancer et
remontent aprés la mort par le tropique (froid) du Capricorne !,
attendu qu’elles arrivent pleines de chaleur vitale et qu'elles
s’en retournent refroidies. Cetle descente ou chute des Ames,
combinée avec la métempsycose et la théorie de la réminiscence,
rendait merveilleusement compte de l'action des planétes non
seulement sar le corps humain, qu’elles construisent de toutes
piéces, mais sur I'Ame, qui traverse leurs sphéres ou méme
s’arréte & chacune d’elles et arrive ainsi & la Terre chargée de tout
ce qu'elle s’est assimilé en route. De méme, le retour des dmes
aux astres d’ou elles sont parties fournit un théme tout fait au
jeu des « catastérismes » ou transferts dans les astres 2, qui

imperium, quia animae inde lapsae videntur jam a superis recessisse. Ideo pri-
mam nascentibus offerri ait lactis alimoniam, quia primus eis motus a Lacteo
incipit in corpora terrena labentibus (Macrob., Somn. Scip., 1, 12, 3). Voila
comme la métaphore et 1'étymologie combinées engendrent des dogmes. La
Voie Lactée, séjour des dmes avant I'incarnation (Ileraclid. Pont. ap. Stob.,
Ecl., 1, 41. Cf. 1, 27, Mept T'xdakiov. Plut., Plac. Phil., 111, 1), des 4mes héroiques
aprés la mort (Cic. Macrob., Somn. Scip., 1, 15. Manil., 1, 758-804), palais de
Jupiter dans I'Empyrée, au-dessus des étoiles fixes (Marc. Cap., 1I, 208), etc.
Ces chiméres sont d’'une invention facile. Les Peaux-Rouges Kwapa appellent
aussi la Voie Lactée la « route des dmes » (Journal of American Folklore, VIl
[1893], pp. 130-131). La chute des 4mes est comparée par Platon (Rep. X), assi-
milée par d’autres, au trajet des étoiles filantes, avec accompagnement de
tonnerre et de tremblements de terre. C'est une amorce ou une adhésion a
I'opinion vulgaire que les 4mes sont des étoiles ou que chacune a son étoile
(Cf. Plin., II, § 28, et ci-aprés, ch. xu).

1. Macrob., op. cit., 1, 12, 2. La raison du choix (les tropiques podles du
chaud et du froid), que ne donne pas Macrobe, est empruntée a la physique
des Stoiciens, qui est celle d’Héraclite. Macrobe, qui croit le Cancer dans la
Voie Lactée (I, 12, 4) — bien que celle-ci traverse le Zodiaque entre les Gé-
meaux et le Taureau, — Macrobe, dis-je, mélange ce systéme avec le précédent,
et probablement avec un troisi¢me, qui placait le tropique ou solstice d'été
dans le Lion, et il écrit : Ergo descensurae... adhuc in Cancro sunt... necdum
Lacteum reliquerunt; cum vero ad Leonem labendo pervenerint, illic condicio-
nis futurae auspicantur exordium... quia in Leone sunt rudimenta nascendi et
quaedam humanae naturae tirocinia. D'autres placaient au ciel trois portes
en trigone : unam ad signum Scorpionis, qua Hercules ad deos isse diceretur,
alteram per limilem qui est inler Leonem et Cancrum; tertiam esse inler
Agquarium et Pisces (Varr. ap. Serv., Georg., 1, 35). Macrobe s’est égaré dans
toutes ces inventions saugrenues. En effet, il dit plus loin (I, 12, 8) que les
4mes, avant de descendre, boivent 'oubli dans le Craler sidereus in regione
quae inter Cancrum est et Leonem locatus (I, 12, 8). Or, la Coupe est entre le
Lion et la Vierge, en dehors et assez loin du Zodiaque.

2. Voy. ci-dessus, & propos d’Empédocle, les catastérismes préhistoriques.



24 CHAP. 1. — LES PRECURSELKS

deviendra si fort & la mode et fera du ciel, pour le plus grand
bénéfice des astrologues, une collection de types fascinant a
distance ou pénétrant de leurs eflluves les générations terrestres.
 Quand le mysticisme déchainé par Platon menaca d'emporter '
la raison humaine & la dérive, le maitre n'était plus 13 pour
tempérer de son énigmatique sourire la ferveur de ses disciples.
Son nom, invoqué a tout propos avec celui de Pythagore par les
astrologues, magiciens, théurges, alchimistes, cabbalistes et
démonologues de toute race, servit & couvrir les plus rares
inepties qu’aient jamais produites des cerveaux enivrés de mys-
tére. Toutes ces ames en disponibilité que le Démiurge séme a
pleines mains dans le monde deviendront des génies, des volon-
tés agissantes, dont I'obsédante intrusion remplacera, pour des
esprits redescendus au niveau intellectuel des primitifs, la notion
de loi naturelle *.

-

1. Les 8aiw oves néo-platoniciens sont les microbes de l'univers : tout se
fait par eux et ils se logent jusque dans nos organes, ou ils causent toute
espéce de troubles (8v te méheor xal #veoty Ehoic xal 18z éxdoty Tiv avbodmuy,
Hermipp., 1,16, p. 25 Kroll) — =dsa ydp 705 xdopov pepls mhfions éotl uydy peot-
*x@v... suveropbvay toig Salposy (Procl., Jn Tim., p. 333 A). 11 0’y a plus de lois
naturelles. Un enfant ne saurait arriver & terme sans priéres ct incantations :
Proclus (dans les Anal. sacr., V, 2, pp. 171-118 Pitra) se rencontre ici avec les
Toumboulous de Célébes (Internat. Archiv fir Ethnographie, VIII [1895],
pp. 89-109), et on peut bien I'appeler un « régressif ». A plus forte raison
n'y a-til plus de lois mécaniques dans les sphéres supérieures. Proclus
soutient qu'il n'est besoin ni d’excentriques ni d'épicycles pour expliquer les
stations et rétrogradations des planétes : elles marchent ainsi parce qu'elles
le veulent (8t: taita Bodherar &' éautdv); ce sont des dieux, et non pas des
machines (Procl., I Tim., p. 218 D). Il refuse de croire & la précession dcs
équinoxes, qui oblige & supposer que la sphére des fixes rétrograde lente-
ment, parce que, comme les planétes, les ¢toiles connaissent leur devoir,
qui est de marcher dans le sens « du méme »; et, au surplus, Proclus a des
oracles & opposer & llipparque et & Ptolémée (Procl. in Anal. sacr., V,2,
p. 11 Pitra; In Tim., p. 218 D-F; cf. ci-aprés, ch. 1v). Est-il exagéré de dire
qu'un sauvage raisonnerait de méme ? Plus tard, au moyen dge byzantin,
la démonologie platonicienne et chrétienne mélangée (voy. le Mepl éveo-
yeiag Satpdvwy de Psellus [ed. Boissonade, Norimberg. 1838}, commentatcur
du Timée et des « Oracles chaldaiques ») conduit aux extravagances énorines,
4 I'idée que le Soleil a une chair et une forme humaines (@vBowrésapxos xat
avlpwropluntos), qu'il est habillé, déshabillé, mené par 15,000 anges, etc.
(Vassiliev, Anecd. graeco-byzant. Mosquae, 1893, pp. 184 suiv.). Enfin, Platon,
avec ses étymologies baroques, dont les plus connues sont dans le Cratyle, 2
affermi l'idée qui est au fond de toutes les conjurations magiques et d'od est
sortie I'onomatomancie (ci-aprés, ch. xv), & savoir que les noms des objets
contiennent Ja définition, la nature (¢Ysi), le Lype substantiel de ces objets.
Platon disait que ces noms avaient été imposés Owé Oetovépas Suviusug 7, Tig



ARISTOTE 23

Mais laissons-la le Timde et ses commentateurs. C'est le pla-
tonisme tout entier qui est prét & se converlir en astrologie. Le
ciel de Platon est couvert des modeéles de tout ce qui existe sur
la terre, modéles copiés eux-mémes sur les Idées divines. Toute
la machine est une vaste roulette, dont 1'axe, un fuseau d'acier,
repose sur les genoux de la Nécessité, et c’est de 1a que tombent
sur terre les Ames déja criblées, triées, estampillées par le mou-
vement des orbes qui tournent & I'intérieur avec un ronflement
sonore et les font vibrer & 'unisson de leur éternelle harmonie *.
Platon parle déja comme un astrologue quand il dit, dans le Ban-
quet, que le sexe masculin est produit par le Soleil, le féminin par
la Terre, et que la Lune parlicipe des deux 2.

Nous pourrions sans inconvénient éliminer Aristote de la liste
des précurseurs de l'astrologie, si ce prince de la science antique
n'était de ceux avec lesquels tonte doctrine a da chercher des
accommodements. C'est Aristote qui a fixé pour des siécles la
théorie des propriétés élémentaires de la matiére, théorie qui fait
le fond de.la physique astrologique de Ptolémée et lui permet
d’expliquer scientifiquement la nature des influences astrales.,
Aristote accepte les quatre éléments déclarés corps simples par
Empédocle, mais en les considérant chacun comme un couple de
qualités sensibles & choisir dans les quatre que révéle le sens du
toucher, c'est-a-dire le chaud, le froid, le sec et I'humide. Ainsi,
I'union du chaud et du sec produit le feu; celle du chaud et de
I'humide, I'air ; celle du froid et de I'humide, 'eau ; celle du froid
ct du sec, la terre. Ce sont 13 toutes les combinaisons possibles,

tav &Hpdmwy et conformes 4 la réalité : ¢iay dvopdtwy oixeiav tol mpdypasy
elpésbat (ap. Euseb., Praep. Evang., X1, 6, 21-41). Contestée pour le grec —
et niée d'une facon générale par la science moderne (Cf. M. Bréal, Sémantique,
p- 277), — cette proposition devint évidente aux yeux des juifs et des chrétiens
pour I'hébreu (Euseb., loc. cit.), soi-disant langue révélée. De 1a la puissance
des noms hébraiques (ou chaldéens, égyptiens, etc., suivant les croyances)
dans les formules de conjuration. Le platonisme a ¢té une barriére opposée &
P'esprit scientifique; mais Platon, il est juste de le reconnaitre, ne pouvait
pas prévoir que chacune de ses paroles passerait pour un oracle. 11 est
devenu plus « divin » qu'il ne s'y attendait et n'aurait peut-8tre pas été trés
fier de ses adorateurs.

1. L’Avdyxr, suivant Proclus (dnal. sacr., V, 2, pp. 97-98 et 137 Pitra), c'est
Lachesis; les dmes envoyées par clle sont pourvues par Clotho (sphére des
fixes) d'une trame de destinée cncore souple, qui se fige et devient immuable,
(Atropos) par l'intervention des mouvements planétaires; d'ou il appert que
les « Chaldéens et Egypticns » ont raison de consulter 4 la fois les signes du
Zodiaque et les planétes.

2. Plat., Sympos., p. 190 A.



26 CHAP. I. — LES PRECURSEURS

celles du chaud et du froid ou du sec et de I'humide n'aboulis-
sant qu'a une simple soustraction d'énergie. Chacune des pro-
priétés couplées pouvant se découpler pour entrer dans une autre
association binaire, les éléments peuvent se transformer les uns
dans les autres *; proposition de grande conséquence, car l'affir-
mation contraire et pu décourager non pas les astrologues,
qui trouvent & glaner dans tous les systdmes, mais les alchi-
misles. Aristote assure ainsi & sa doctrine les avantages de deux
conceptions jusque-la opposées, de celle qui affirmait l'unité
de la substance comme de celle qui tenail pour la diversité
qualitative des éléments. Le froid, le chaud, le sec et I'humide
reviendront & satiété dans la dialectique des astrologues qui
cherchenl & déguiser le caractére religieux de l'astrologie, car
c'est 13 qu'aboutit chez eux tout raisonnement sur les causes
premiéres.

La cosmographie d’Aristote 2 est & la hauteur de la science
astronomique de son temps. Il en a éliminé la cosmogonie, en
soutenant que le monde n’a pas eu de commencement; pour le
reste, il a adopté, en le retouchant de son mieux, le systéme des
sphéres, imaginé jadis par les physiciens d'lonie, développé par
Eudoxe et Callippe. Il I'a débarrassé de I’harmonie musicale des
Pythagoriciens, et il a relaché autant qu'il I'a pu les liens de soli-
darité qu'il trouva établis entre les générations terrestres et les
astres, en s'insurgeant contre la tyrannie des nombres et des
figures géométriques, en attribuant a tout ce qui vit une dme
locale, un moteur propre, qui contient en soi sa raison d’étre et
poursuit ses fins particuliéres. L'esprit général de la philosophie
péripatéticienne, qui est de substituer partout le vouloir & I'im-

1. Excepté un cinquidme élément (quinte essence, mépxtn odsla) dont sont
faits les astres (ci-aprés, p. 27).

2. Cf. Pluzanski, Aristotelea de natura astrorum ejusque vices apud philo-
phos tum antiquos, tum medii aevi. Lutet. Paris., 1887 ; revue générale de tous
les systémes cosmographiques. L'auteur exagére quand il dit (p. 132) qu'avec
ses astres animés et éternellement incorruptibles, Aristote « suit et amplifie
les erreurs de Platon ». Aristote n'a pas engendré une lignée de mystiques.
Voy. ci-aprés (ch. 1v) la discussion relative a I'unité de mouvement dans
le monde. Tout mouvement dérivant du premier moteur (Dieu), qui fait
tourner le « premier mobile » (1a sphére des fixes) d'Orient en Occident, la
difficulté ¢tait d'expliquer le mouvement inverse des planétes par I'indocilité
ou la résistance de la matiére. Aristote employait pour cela 47 (ou méme,
suivant certains, 55) sphéres, parce qu'il se refusait 4 admettre des mouve-
ments qui ne fussent pas & la fois circulaires (dogme pythagoricien) et de
vitesse constante (dpadol).



ARISTOTE 27

pulsion mécanique, la cause finale & la cause efficiente !, est au
fond — et c’est en cela qu'il est socratique — le contre-pied de
'esprit scientifique. Comme tel, il n’était pas favorable a l'astro-
logie sous forme de science exacte, toute spontanéité ayant pour
effet de déranger les calculs mathématiques; et, d’autre part, il
n’aimait pas le mystére, I'incompréhensible. Théophraste, qui fut
un des premiers & entendre parler de l'astrologie chaldéenne
enseignée par Bérose, ne parait pas I'avoir prise au sérieux. 11
trouvait « merveilleuse » cette fagon de prédire « la vie de cha-
cun et la mort, et non des choses communes simplement? »;
mais on sait ce que signifie « merveilleux » sous la plume d'un
péripatéticien. Cependant, en dépit de la ligne de démarcation
tracée par I'école d’Aristote entre le monde supérieur, incorrup-
tible et immuable, et le monde sublunaire, en dépit de la « quinte
essence » ou élément spécial aux corps célestes, les astrologues
réussirent & ne pas se brouiller avec Aristote. Ils purent, 14 comme
ailleurs, prendre ce qui leur était utile et négliger le reste S.

1. C'est Aristote qui a formulé ainsi 'axiome téléologique : & Bed¢ xal ¥
¢bo 008y pdtry wotolow (De caelo, 1, 4).

2. Bavpasiwtdtyy 82 elvai onots 6 Bedppasctos év Tois xat adtdv ypdvag Thy
v XaA8xiwv Teol Tadta Bewplay, T4 te dAAa mpohéyousav xal todg Bioug Eéxd-
srov xal tods Bavdtoug, xal ob & xowd pévoy, olov yepidvag xal elSiag,
7. (Proclus, In Tim., p. 285 F). Texte précieux, comme preuve que la généth-
lialogie a précédé en Gréce la méthode des xatapyai (ci-aprés, ch. mi, xm et
x1v). Théophraste s'occupant de météorologie (év i) mepl srueluwy Bi€w) voulait
peut-dtre bien croire que l'apparition de Mercure en hiver présageait du froid,
et en été de la chaleur — ce qui parait déja suspect d’ironie; — mais, quoi
qu'en pense Proclus, je doute fort qu'il ait « admiré » le reste. Théophraste,
qui raille si bien la 8cia:8aipovla (Charact. 16), faisait bon marché des causes
occultes.

3. L'hypothése de la wépmtn (ou parfois mpdwn) odsia allait directement
contre la théorie de I'émdpjora ; mais on n’en avait pas besoin pour maintenir
la distinction, devenue classique aprés Aristote, du monde éthéré et du monde
sublunaire. Celle-ci non plus ne paraissait pas rompre l'unité du monde. 11
suffisait aux astrologues que I'agitation du monde sublunaire fat ceusée par
le mouvement des astres. Les astrologues de la Renaissance, qui veulent rester
fideles & Aristote, n'osent plus guére parler de I'dméggoia et se contentent de la
#lvra. Ils auraient ét¢ moins embarrassés g'ils avaient su qu'un jour vien-
drait od, pour la lumiére, la théorie de I'ondulation (par xivnsi;) supplanterait
la théorie de I'émission. (d=dgpora). En attendant, Fr. Boll a tort de pré-
tendre que « la construction aristotélique du monde était en soi trés favo-
rable & Vastrologie » (Studien iber Cl. Plolemdus [voy. Bibliographie), p. 161).
Les platoniciens, qui rejetaient la quinte essence (Proclus, Ir Tim., p. 214 D),
ou les stoiciens, qui, tout en parlant d’éther et de monde supérieur (cf. Cic.,
Nat. Deor., 11, 21), admettaient la nutrition des astres par les vapeurs dc la
Terre (voy. ci-aprés), étaient pour les astrologues des alli¢s plus sirs.



28 CUAP, I. — LES PRECURSEURS

Il n’y a pas lieu de s'arréter & la physique épicurienne, qui
n'est autre que 'atomisme rétréci a la mesure socratique, c’est-a-
dire vu du coté qui intéresse 'homme et la morale. Nolons seule-
ment que les épicuriens, qui, par souci du libre arbitre, rejetaient
toute espace de divination, n’'ont jamais voulu pactiser avec I'as-
trologie. Son fatalisme ne leur disait rien qui vaille ; d’autre part,
ils n’entendaient rien a I'astronomie, et lcur esprit était absolu-
ment fermé aux mathématiques pythagoriciennes!. Nous voici
au seuil de 1'école, socratique aussi et moraliste 4 outrance, qui,
précisément pour cette raison, a cru trouver dans l'astrologie
toute la somme d'utilité que peut contenir la science des mouve-
ments célestes, ’école sloicienne.

Les fondateurs de cette école, Zénon et Chrysippe, en quéte
d'une physique susceptible d’étre convertie en morale, choisirent
celle d'Héraclite, rajeunie par quelques retouches empruntées &
celle d’Aristote 2. Ils eurent soin de n’y pas laisser entrer les
abstractions pythagoriciennes ou les essences spirituelles que
Platon associait, qu'Aristote combinait avec les corps. Ils répé-
taient & tout propos, comme leurs confréres cyniques ou épicu-
riens, que tout ce qui existe est corporel et nous est connu par
contact avec les organes des sens, chacun des sens étant ébranlé
par les particules semblables & celles dont il est lui-méme com-
posé. Ils arrivaient ainsi par le chemin le plus court au rendez-
vous de toutes les philosophies socratiques, & la théorie de
I'homme microcosme, image et abrégé du monde, car nous ne
connaitrions pas le monde si nous n'étions pas faits comme lui.
Pour eux aussi, I'homme est la mesure de toutes choses. Si
I'homme est semblable au monde, le monde est semblable &
I'homme. C'est donc un étre vivant, doué de sensibilité et de
raison, sensibilité et raison infusées dans la masse de son étre

1. L'astrologie n'avait pas prise sur des gens qui disaient acervum stella-
rum sine causa esse (Serv., Georg., I, 252). Epicure passait pour avoir été
d'une ignorance crasse en astronomie (voy. Cleomed., Cycl. theor., 11, 1 et
ci-dessus, p. 10, 2); il était surtout indifférent, acceptant toutes les explications
comme possibles, et traitant de charlatans ceux qui prétendaient connaitre
la vraie (Diog. L., X, 113-114).

2. IIs admettaient une stratification mécanique des quatre (ou cinfq) éléments
par ordre de densité, puis une accommodation de [’@uvre de la $93:c par la
wpovoia, qui, par exemple, avait bossué la Terre pour la mettre en contact
avec lair, en faisant entrer I'cau dans ses cavités. Cf. A. Habler, Zur Cosmo-
gonie der Stoiker (Jahrbb. f. Philol., 1893, pp. 298-300). On sait & quel point
les stoiciens étaient préoccupés du « but » dans tout le détail du xdopog: la
téléologie stoicienne est une des plus naives qui soit.



LES STOICIENS 29

sous forme de molécules subtiles, ignées ou aériennes, et établis-
sant entre tous ses membres une sympathie parfaite. Cette sym-
pathie n’a nullement le caractére d’un pouvoir occulte, d’une
faculté mystérieuse : elle esl la conséquence mécanique du fait
qu'il n'y a point de vide dans la Nature et que le mouvement de
I'une quelconque des parties de I'ftre doil avoir sa répercus-
sion dans le monde entier. On n'oubliait plus ce dogme de la
sympathie universelle quand on avait entendu dire & un stoicien
qu'un doigt remué modifie I'équilibre de I'univers.

Nous n'avons pas & expliquer comment, & force de contradic-
tions et de paradoxes soutenus avec I'entétement des gens qui
ont leur but marqué d'avance, les Stoiciens parvinrenl & tirer de
ce réalisme grossier une morale trés pure. Ceux-l1a seuls peuvent
s'en étonner qui, dupes du son des mots, croient la dignité de
I'homme attachée a la distinction de deux substances dotées de
qualités contraires. Ne disons pas que cette morale était imprati-
cable, puisqu'il y a eu un Epictéte el un Marc-Auréle; et surtout
n'oublions pas que les premiers Stoiciens, reprenant le réve de
Platon, ont caressé 'espoir de I'imposer aux peuples en y conver-
tissant les rois. Le stoicisme a ses débuts ne resta pas enfermé
dans I'école : il fit du bruit dans le monde, et il faut s’en sou-
venir pour apprécier la somme d'influence qu'il put metlre au
service de I'astrologie. I1 fut un temps ou les parvenus qui
s'étaient taillé des royaumes dans I'empire d’Alexandre eurent
comme une velléité de se meltre a 1’école des Stoiciens, qui
¢taient alors — on n'en saurait douter & ce signe — les philo-
sophes & la mode. Antigone Gonatas étail en correspondance avec
Zénon; il assistait parfois aux legons du philosophe, et il fit
venir & Pella, & défaut du maitre, deux de ses disciples. L'un
d’eux, Perswos, devint le précepteur du prince royal Halcyoneus.
Spharos, disciple de Cléanthe, avait été appelé & Alexandrie par
Ptolémée III Evergéte avant de devenir le conseiller intime du
roi réformateur, Cléoméne de Sparte. Ces prédicateurs de cour,
persuadés que le Sage sait tout, écrivaient a l'envi des traités Sur
la Royauté pour enseigner I'art de régner philosophiquement !,

1. Les Péripatéticiens, a commencer par Aristote, auteur d'un Tzpl Bas:helag
adressé a Alexandre, avaient donné I'exemple. Straton de Lampsaque,
appelé a Alexandrie comme précepteur de Ptolémée Philadelphe, avait écrit
deux traités : Ilepl Bas:hefaget llepl Bas:réwg gthoadsou. On cite
des traités Nepi Bacihelac de Perswos, de Cléanthe, de Spheeros. Pour
Spheros, 8'il est allé, comme le dit Diogéne Laérce (VII, 6, 2), =pd¢ lItohepaiov
wdv diromdtopa, ce ne pourrait étre que comnic pricepteur de ce fils



30 CHAP. I. — LES PRECURSEURS

Dans cet art enlrait le respect de la religion populaire, et
surtout des habitudes auxquelles le vulgaire tenait le plus, c'est-
a-dire des divers procédés divinatoires usités pour entrer en
communication avec les dieux. Jusqu'a quel point étaient-ils en
cela sincéres avec enx-mémes, nous ne saurions le dire; car, s'ils
n’avaient pas la foi naive du peuple, ils croyaient bon tout ce qui
est utile & la morale, et la religion, convenablement expurgée,
leur paraissait la forme d’enseignement moral appropriée &
'intelligence populaire. Le mythe, 'allégorie, la parabole, n’est
pas un mensonge, pensaient-ils aprés bien d’autres, mais seule-
ment le voile plus ou moins transparent de la vérité, qui ne serait
pas accueillie toute nue. Les Stoiciens travaillérent consciencieu-
sement 3 soulever le voile pour les initiés, et ils firent au cours
de leur exégése des trouvailles qui serviront d’excuse, aprés
avoir servi d’exemple, & nos mythographes d’aujourd’hui. Nous
ne reléverons que I'explication des mythes d’origine sidérale.
Ils n’en vinrent peut-étre pas tout de suite 3 découvrir que
la lutte des dieux homériques était le souvenir défiguré d'une
conjonction des sept planétes ! ; mais on ne douta plus aprés eux
qu’Apollon ne fat le Soleil et Artémis la Lune, ou encore Athéna;
qu'Apollon ne dat le surnom de Loxias aussi bien a 'obliquité

d'Evergéte. 11 faut dire, pour ne rien exagérer, que la ferveur philosophique
des rois ne dura pas Jongtemps et que cette prétention de leur enseigoer leur
wmétier contribua sans doute a la refroidir.

1. Opinion citée comme « plus spécieuse que vraie » par le stoicien léraclite
(époque d’Auguste) dans ses Allégories Homériques (ch. vmi, pp. 112-113
Mehler) : son opuscule et celui de Cornutus sont des débris de l'immense
« littérature » théologique des Stoiciens, qui comptent parmi les « théolo-
giens » Eudoxe et Aratus (Heraclit., op. cil., ch. xrix, p. 103). Homére devient
pour eux ce qu'était le Timée pour les platoniciens, Homére, que Platon
n’avait pas su comprendre, puisqu'il le chassait de sa République. Eux en
faisaient un livre de haute moralité. Des gens capables de découvrir que des
satyres violant des nymphes symbolisent le conseil de méler de I'eau au vin
(Cornut., ch. xxx, p. 60 Lang) étaient vraiment des virtuoses. En fait de tours
de force étymologiques, ils ont imité et dépassé Platon. Voici comment Chry-
sippe expliquait le nom de Zeus : Zebs pdv olv palvetal dvopdodal and 7ol st
Sedwxévar 1o §FRv * Ala 82 adtdy Myousty 8t wdviwy faviv altiog xal §t° adtdy
wdvta (ap. Stob., Ecl., 1,2, 27). Ou bien Zedg éotlv 4md 7ob iy, parce qu'il
avait échappé a Kronos {= Xpdvos) et était & l'abri du temps (Anon. ap.
C. Lang, Cornuli Theolog., Praef., p. xmi). Cf. les étymologies ap. Euseb.,
Praep. Evang., 111, 11. Des esprits aussi dépourvus de sens critique étaient
sans défense contre les associations d'idées astrologiques. Dans I'exégése
homérique, ils avaient eu des prédécesseurs, les disciples d’Anaxagore, qui
avaient enrdl¢ Homére parmi les physiciens (Diog. L., 11, 1. Tatian., Adv.
Graec., 21, etc.).



LES STOICIENS N

de I'éeliptique qu'a 'obscurité de ses oracles, celui de Pythios a
la putréfaclion que cause la chaleur humide et qu'arréte la cha-
leur séche. Ils enseignaient, du reste, en dehors de toule allé-
gorie, que les astres sont des dieux vivanls, bien supérieurs en
intelligence 2 'homme et agissant, en vertu de la sympathie
universelle, sur sa destinée. La Terre était aussi pour eux une
déesse, la vénérable Mére des Dieux, Rhéa, Déméter, Hestia.
Leur foi, sur ce point, était assez sincére pour en, devenir into-
lérante. Aristarque de Samos s'étant avisé de soutenir que la
Terre tournait autour du Soleil, Cléanthe, alors scolarque,
l'accusa d'impiété et voulut le faire condamner par les Athé-
niens. On sait que ceux-ci, indulgents pour les bouffonneries
mythologiques, ne I'étaient nullement pour les « athées ». Ce sont
peut étre ces clameurs qui ont ajourné & prés de vingt siécles le
triomphe des idées d'Aristarque et affermi la base de tous les
calculs astrologiques *.

Mais cc qui prédestinait tout particuliérement les Stoiciens a
se porter garants des spéculations astrologiques et & leur cher-
cher des raisons démonstratives, c’est leur foi inébranlable dans
la 1égitimité de la divination, dont I'astrologie n'est qu'une forme
particuli¢re. Ils n'ont jamais voulu sortir d’un raisonnement que
leurs adversaires qualifiaient de cercle vicieux et qu'on peut
résumer ainsi : « Si les dieux existent, ils parlent; or ils parlent,
donc ils existent %, » La conception d’éires supérieurement intelli-
gents, qui se seraient interdit de communiquer avec I'homme,
leur paraissait un non-sens. Mais, tandis que le vulgaire ne
cherche a connaitre I'avenir que pour se garer des dangers
annoncés et tombe dans la contradiction qu’il y a & prétendre
modifier ce qui est déja certain au moment ou les dieux le pré-
voient, les Stoiciens s’épuisaient en vains efforts pour concilier
la logique, qui méne tout droit au fatalisme, avec le sens pra-
tique, qui demandait & la divination des avertissements utili-

1. Peut-étre les Stoiciens poussaient-ils la complaisance jusqu'd diviniser
non seulement les étoiles, mais les figures des constellations : Singulas enim
stellas numeras deos eosque aut beluarum nomine appellas, ut Capram, ut
Nepam, ut Taurum, ut Leonem, etc. (Cic. Nat. Deor., 111, 16, 40).

2. Ce raisonnement est « la citadelleé » des Stoiciens, qui ista sic reciprocan-
tur, ut et si divinatio sit, di sint, et si di sint, sit divinatio (Cic., Divin., I, 6).
Si di sunt, est divinatio; sunt autem di, est ergo divinatio (11, 17); autrement,
les dicux ou ignoreraient I'avenir, ou n'aimeraient pas les hommes, & qui la
divination est utile. Restait 4 prouver que la divination est utile (cf. ci-
aprés, p. 33).



32 CHAP. 1. — LES PRECURSEURS

sables. Si I'avenir est condilionnel, il ne peul étre prévu : s'il
pouvait étre prévu, c'est que les condilions pourraient I'élre
également, auquel cas il n'y aurait plus de place parmi elles
pour les actes libres, la liberté échappant par définition 3 la
nécessité d’aboutir & une décision marquée d’avance. Cet argu-
ment, qui tourmente encore les métaphysiciens d'aujourd’hui,
acquérait une énergie singuliére dans le systéme de la sympa-
thie universelle. Qu’un seul acte libre vint & se glisser dans la
série des causes el effels, et la destinée du monde, déviée par
cette poussée imprévue, s'engageait dans des voies ou l'intelli-
gence divine elle-méme ne pouvait plus la précéder, mais seule-
ment la suivre *.

Les Stoiciens ont vaillamment accepté ces conséquences de
leurs propres principes. Ils s'en servaient pour démontrer la
réalité de la Providence, la certitude de la divination, et ils
s'exlasiaient & tout propos sur le bel ordre du monde, dd a
I'accomplissement ponctuel d'un plan divin, aussi immuable que
sage. Mais ils n'en étaient pas moins décidés a rejeter les consé-
quences morales du fatalisme, surtout le « raisonnement pares-
seux » (&pyds Mdyos), qui concluait toujours a laisser faire l'inévita-
ble destinée. Chrysippe fit des prodiges d'ingéniosité pour desser-
rer, sans les rompre, les liens de la Nécessilé, distinguant entre la
nécessité proprement dite (avayxr) et la prédestinalion (sipappivy
— mempwpivy), entre les causes « parfaites et principales » et les
causes « adjuvantes », entre les choses fatales en soi et les choses
« confatales » ou fatales par association ; cherchant  distinguer,
au point de vue de la fatalité, enlre le passé, dont le contraire
est actuellement impossible, et I'avenir, dont le contraire est
impossible aussi, en fait, mais peut étre concu comme possible 2.
En fin de compte, I'école stoicienne ne réussit & sauver que la
liberté du Sage, laquelle consiste & vouloir librement ce que veul
UIntelligence universelle. Le Sage exerce d’autant micux cetie
liberté qu'il connait mieux et plus longtemps d’avance le plan
divin. I peut ainsi marcher, comme le dit Sénéque?, au lieu d’étre
trainé, dans la voie tracée par le destin. Les astrologues, qui

1. La fatalité comprend les actes « des dieux » et de Dieu lui-méme, lequel
scripsil quidam fata, sed sequilur : semper paret, semel jussit (Semec., De
Provid., 5).

2. Chrysippe n'a rien laissé 4 inventer aux théologiens du xvi° et du
xvne siécles disputant sur le libre arbitre et la grace.

3. Ducunt volentem fata, nolentem trahunt (Semec., Epist. cvu, 11, d'aprés
Cléanthe).



LES STOICIENS 33

avaient & satisfaire une clientéle moins résignée, se montrérent
plus accommodants !. Mais ils ne devaient pas non plus, sous
peine de rendre leurs prédictions hasardeuses et problématiques,
exageérer la plasticité du Destin. Ils tenaient en réserve, comme
dernier recours contre les objections trop pressantes, la résigna-
tion sereine des Stoiciens. Le grand docteur de l'astrologie,
Ptolémée, aprés avoir accordé ume certaine marge 2 la liberté
humaine quand il s’agit non de nécessité absolue, mais de pré-
destination, conclut en disant : « Et méme s'il s’agit de choses
devant arriver nécessairement, n’oublions pas que l'imprévu
améne des excés de trouble ou de joie; tandis que savoir
d’avance habitue et apaise 'dAme, en lui faisant considérer comme
présent un avenir éloigné, et la prépare a accepter en paix et
tranquillité tout ce qui doit advenir 2. »

Nous aurons tout le temps d’apprécier la part considérable que
prirent les Stoiciens & 'élaboration des dogmes astrologiques en
exposant ces dogmes eux-mémes. Il serait plus difficile d’estimer
I'influence que put exercer en retour sur le stoicisme l'astrolo-
gie, importée en Gréce au moment méme o la philosophie du
Portique était dans sa période de formation °. Mais c’est 12 une
question 3 renvoyer aux historiens de la philosophie. Ce qui est
certain, c'est que Chrysippe reconnaissait dans les « Chaldéens »
des alliés; qu'il leur empruntait des exemples de problémes fata-

1. Voy., sur le fatalisme astrologique, le ch. xvi, od nous serons plus &
méme d'examiner les concessions faites par les astrologues.

2. Tetrab., 1, 3. — Quae multo ante praevisa sunt, languidius incurrunt (Sen.,
Consol. ad Mare., 9).

3. La doctrine stoicienne de I'dwoxatdstasis, ou rénovation périodique du
monde par déflagration (éxwxdpwsig) ou par déluge (xataxhuowds), au bout
d'une « grande année », peut sans doute remonter a Iléraclite et aux Pytha-
goriciens ; mais I'idée que le monde renouvelé doit reproduire exactcnient le
précédent pourrait bien étre de provenance astrologique. Genethliaci quidam
scripserunt esse in renascendis hominibus quam appellant maxXiyyeveaslav
Graeci... ut idem corpus et eadem anima... rursus redeant in conjunctionem
(Varr. ap. Augustin., Civ. Dei, XXII, 28). 1 est difficile de savoir qui préte ici
et qui emprunte. En tout cas, les astrologues se prévalaient de l'amoxatds-
<asig (cf. Firmic., I, 1 Kroll, qui ajoute le diluvium & la pyrosis), et les Stoi-
ciens invoquaient l'autorité de Bérose, qui assignait pour cause & la défla-
gration la réunion des planétes dans le Cancer, et au déluge leur réunion
dans le Capricorne (Senec., Q. Nat., III, 29. Cf. ci-aprés, ch. 1, p. 39). Le stoi-
cien Héraclite (ch. vur : cf. ci-dessus, p. 30, 1) sait que la conjonction des
sept planétes dans un méme signe aménerait une edyyusty To8 mdvrog. Scaliger
raconte (Proleg. de Astrol. velt. Graec., fol. x 3) que, les astrologues ayant
annoncé en 1579 la conjenction de toutes les planétes pour le mois de septeim-
bre 15386, le genre humain vécut sept ans dans la terreur.



34 CHAP. 1. — LES PRECURSECRS

listes et retouchait & sa fagon, pour les rendre irréfutables, les
termes de certaines propositions astrologiques, celle-ci, par
exemple, que rapporte Cicéron : « Si quelqu'un est né au lever
de la Canicule, celui-1a ne mourra pas en mer?! .» Il est remar-
quable que la vogue du Portique, a laquelle nous faisions allusion
tout & I’heure, coincide avec la diffusion des idées que le Chal-
déen Bérose apportait alors de 1'Orient.

Voulue ou non, l'alliance de I'astrologie et du stoicisme se fit
par la force des choses ; elle se fortifia par I'influence réciproque
que ne pouvaient manquer d’exercer l'une sur l'autre des doc-
trines également préoccupées de savoir et de prévoir. Zénon et
Bérose n’étaient pas seulement contemporains. S'il est vrai qu'ils
eurent I'un et l'autre, peut-étre de leur vivant, leur statue a
Athénes ?, on peut dire que l'instinct populaire avait deviné ce que
nous aurons plus de peine et moins de grace & démontrer.

1. Si quis oriente Canicula natus est, is in mari non morietur. Chrysippe,
voulant supprimer ici le conditionnel, docet Chaldaeos quo pacto eos exponere
praecepta oporteat (Cic., De falo, 6-8).

2. [Enituit] astrologia Berosus, cui ob divinas praedicti Atheni pu-
blice in Gymnasio statuam inaurata lingua statuere (Plin., VII, § 123). Pline
ne dit pas que ce fit du vivant de Bérose; mais on voit bien qu'il s'agit d'un
engouerent pour une nouveauté, et il est permis de croire que cet engoue-
ment n’est pas sans rapport avec ’enthousiasme pour Zénon (Diog. Latrt.,
VIL, 6). Le stoicisme, du reste, est presque aussi « oriental » que 1'astrologie.
Ses fondateurs sont tous des Asiatiques (cf. ci-aprés, ch, xvi).




. CHAPITRE 1I

L'ASTROLOGIE CIIALDEENNE

La conquéte d'Alexandre avait abattu les barriéres qui sépa-
raient les races et les civilisations. Les vieux peuples qu'il avait
vaincus, au lieu de se défendre contre la curiosité des Grecs,
trouvaient une consolation patriotique a étaler devant eux I'anti-
quité de leurs traditions et a les traiter comme des jeunes gens
qui avaient beaucoup a apprendre. Les Hellénes se prétaient
d’cux-mémes a ce role de néophytes; ils s'émerveillaient de bonne
foi devant les perspectives que leur ouvraient les archives sacer-
dotales, et leur sens critique ne se révoltait ni contre les légendes
les plus baroques ni contre les supputations chronologiques les
plus invraisemblables. Toutes ces vieilleries avaient pour cux la
saveur de la nouveauté. Ils s’étonnaient de n’avoir pas su plutot
4 quel point leurs plus lointains souvenirs étaient récents a coté
de ceux-la, et ils soupconnaient leurs sages et « amis de la
sagesse » d'avoir puisé sans le dire & ces trésors d'expérience
accumulée !. Les prétres égyptiens n'avaient pas eu de peine, un

1. Cette opinion, qui devint banale aprés Alexandre, s’est manifestée avant
lui. Ilérodote était convaincu que méme les noms des dieux grecs venaient
de I'Egypte, et que l'oracle de Dodone avait commandé aux Pélasges de les
adopter (11, 52). C’est Platon surtout qui mit & la mode la sagesse barbare,
celle des enfants de la nature, non pervertis par la civilisation et en libre
commerce avec les dieux; idée qui fit son chemin, malgré les protestations
d‘Epicure. Diogéne Laérce ne se contente pas de protester; il retourne la
proposition : Td t#s pihosopiag Zpyov Ivioi pasy dwd Bapbdpuwy dpEat.....
AavBivoust 8 adtods tx Tdv ‘EANfvwy xavopbopata, &9’ &v uh &t ye pthocoria,
dNAx xal yévog avBpdmwy Fpke, Bapdpoc wposintovees (Diog. L., Prooem.).
Quant & I'égyptomanie, Platon, aprés Hérodote, lui apporte son tribut. 11 cite
le mot des prétres égyptiens 4 Solon : & Zéhwv, Eéhwy, "ENArves Oueis del maidéc
éatz, yépuwv 88 "ENAmy 038eis (Plat., In Tim., p. 22. Clem. Alex., Strom., 1, 15.
Protrept. 6. Euseb., Praep. Ev., X, 4, 19). Les Grecs finirent par sacrifier &
I'égyptomanie méme leur llomére, siguidem Thebanus fertur, quae civitas est
apud Aegyptum nobilissima (Chalcid., In Tim., § 135). 11 est superflu de cher-



36 CUAP. 1I. — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

siécle plus tot, & persuader & Hérodote que la civilisation grecque
était une greffe égyptienne. Il leur avait suffi de faire miroiter
devant ses yeux les centaines de siécles dont le prétre Manéthon
dressa plus tard le compte, en vue d'instruire les Alexandrins et
de les inviter a la modestie.

Ce que Manéthon faisait pour I'Egypte, au début du mr siécle
avant notre ére, le prétre chaldéen Bérose, son contemporain, le
fit pour la Chaldée. 11 écrivit en grec une histoire de la Chaldée,
dont il fit, dit-on, hommage & Antiochus I°* Soter. Sans doute il
y faisait valoir la science qui était I'orgueil de son pays et de sa
caste, I'astrologie, mélée si intimement & I'histoire comme con-
seillére des rois et gardienne des cycles de la chronologie baby-
lonienne !. Du coup, la Chaldée supplanta pour un moment
I'’Egypte ‘dans la faveur publique : I'astrologie surtout piqua la
curiosité des Grecs a tel point que Bérose vint s'installer a Cos,
pour I'enseigner aux étudiants en médecine que la renommée des
Asclépiades attirait dans la patrie d'Hippocrate. I1 ouvrit une
école et forma des disciples, parmi lesquels Vitruve cite Antipater
et un certain Achinapolus (Athénodorus ?) qui eut l'idée d’appli-
quer les méthodes de la généthlialogie non plus a la naissance,
mais 4 la conception?. Comme on le voit, la semence tombait en

cher d'autres preuves aprés celle-ld. Les Chaldéens n'étaient pas moins bien
traités. Les néo-platoniciens sont enivrés de la sagesse révélée (dcomapdSotoq
copla) qui git pour eux dans les « Oracles chaldaiques ». Proclus, au dire de
son biographe, aurait volontiers tout sacrifié de I'antiquité, sauf le Timée et
ces fameux oracles (Marin., Vit. Procl., 38). Au fond de toutes ces divagations,
il y a une idée juste: c'est que les Grecs, usant et abusant de l'initiative indi-
viduelle, improvisaient des systémes et n'avaient pas de tradition ou expé-
rience accumulée. LA était, en astronomie surtout, leur point faible, et les
« Chaldéens » de Diodore (II, 29) ne manquent pas de le signaler. C'est &
Alexandrie seulement que les Grecs com érent & a des observa-
tions scientifiques.

1. Voy. les fragments de Bérose dans Fragm. Histor. Graec., 11, pp. 495-510.

2. Primus Berosus in insula el civitate Co consedit, ibique aperuit discipli-
nam, Postea studens Antipater itemque Achinapolus, qui etiam non e nascen-
tia, sed ex conceptione genethliologiae rationes explicatas reliquit (Vitruv.,
1X, 4 [7]). V. Rose reconnait dans cet Achinapolus un Athénodore, le philo-
sophe stoicien (?). Nous ignorons & quelle date vivaient d'autres disciples
des Chaldéens, Epigéne, Cntodéme (Plin., H. Nat., VII, § 193) et Apollonius
de Myndos, peritissi; dorum nalalzum (Sen., Q. Nat., VII, 3).
Schwartz (m Pauly- Wlssowa R -E. 3. v. Berossos) croit que I'école de Cos
appartient & la légende, sous prétexte que le prétre de Bel n'aurait pas
délaissé ainsi « sa bonne prébende » de Babylone. Mais, & ce compte, il
aurait pu aussi s'épargner la peine d'apprendre le grec et d'écrire pour un
monde qui n'était pas le sien.




BEROSE ET LA TRADITION CHALDEENNE 37

terre fertile : I'astrologie, immobilisée durant de longs. siécles
dans une tradition hiératique, allait étre livrée aux discussions,
travaillée et transformée par le génie inventif des Hellénes.

C'est donc a cette date, aux environs de 280 avantJ.-C., que
nous placerons la naissance de l'astrologie grecque, sans pré-
tendre pour cela que les Grecs n'eussent jamais entendu parler
d’astrologie avant le jour ot elle leur fut enseignée. Si les Perses
avaient amené avec eux des astrologues au temps des guerres
médiques, il est tout au moins probable que ces Chaldéens n'ont
pas fait alors beaucoup d’adeptes dans un pays que les Perses
mettaient & feu et & sang !.

Nous n'avons plus de Bérose que des extraits et analyses d’au-
thenlicité suspecte, et on ne saurait délimiter méme d’'une fagon
approximative l'apport fourni par la Chaldée & la science qui
devait conserver son nom, en dépit de la concurrence des tradi-
tions égyptiennes. Bérose dut jeter dans la circulation toul ce
qu'il avait pu tirer des archives de Babylone et de Ninive, de ces
bibliothéques en terre cuite dont on a retrouvé récemment des
débris. Aussi est-ce d'aprés les découvertes modernes que l'on
peut se faire une idée de I'enseignement du professeur chaldéen 2.

1. 11 faut se défier des 1égendes fabriquées aprés coup pour reculer et cacher
les origines des doctrines parvenues & une grande notoriété. Une allusion faite
par Euripide & l'astrologie ou astronomic pratiquée par Hippo, fille du cen-
taure Chiron (ap. Clem. Alex., Strom., 1, 15), a pu servir de prétexte aux récits
qui nous représentent le pére d’Euripide consultant les Chaldéens sur la des-
tinée de l'enfant, né, dit-on, & Salamine, le jour de la bataille de Salamine
(Theopomp. ap. Gell., XV, 20). Pour expliquer la présence de ces Chaldéens, on
supposa qu'ils ¢taient venus avec Xerxés : Osthanes Xerxen regem Persarum
bello quod is Graecia intulit comitatus, velut semina [magicae) artis porlen-
tosae sparsit, etc. (Plin., XXX, § 8). L'astrologie serait entrée avec la magie.
Mais cette prétendue incubation ne se révéle par aucun fait historique. Quand
Alexandre rentre i Babylone en 324, les Chaldéens lui communiquent un
oracle de Bel (Aéytov éx oG 8cod tod Bidov, Arrian., V1, 16, 5). 1ls ne lui par-
lent pas d'astrologie, & laquelle il n'aurait pas cru.

2. ’E=eidh [Bnowssdq] mepl te dstpovopiag xal mepl tdv wapx XakSaiog grrogo-
povpévay adtds zis Tods "ENNvas Efveyxs i suyypapdg (Joseph,, C. Apion., 1,
129). Berosus qui Belum inlerprelalus est (Senec., Q. Nat., 111, 29). Belum est
le titre d'un grand ouvrage en 72 livres, « 'lllumination de Bel » ou « I'0Eil
de Bel (Namar-Beli ou Enu-Beli) », qui fut rédigé, dit-on, vers le xxe sidcle
(ou xxxviue ? Cf. C.-R. Acad. Inscr., 9 avril 1897), par ordre de ‘Sargon, roi
d’Agang, et copi¢ au vue siccle pour la bibliothéque d’Assourbanipal & Ninive.
Epigéne, au dire de Pline (VII, § 139), citait ces textes — observationes siderum
coctilibus laterculis inscriptas —sans doute d'aprés Bérose. Ces écrits fasci-
nent Vitruve, qui confond probablement avec eux I'ensemble de la littérature
astrologique : Eorum aulem inventiones, quas scriplis reliquerunt, qua solerlia



38 CHAP, If, — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

Il est clair que, en un temps ou les philosophes grecs avaient
déja ébauché des systémes cosmographiques plausibles et espacé
les sphéres célestes & des distances harmoniques, au moment ot
les astronomes d'Alexandrie commencaient l'inventaire descriptif
du ciel et appliguaient a I'astronomie la rigueur des méthodes
géométriques !, plus d'un auditeur edt été tenté de prendre pour
un bavardage enfantin on un radotage sénile les élucubrations
chaldéennes, s'il n’avait pas été intimidé par I'énorme masse
d’observations qui étaient censées supporter ce fatras de légendes.
Le débat sur les prétentions respectives de la Chaldée et de
I'Egypte 4 la priorité en matiére de culture, débat qui dure
encore aujourd'hui ?, devait étre alors d'un intérét tout actuel.
Bérose, si I'on en croit nos auteurs, écrasait toute réclamation
sous le poids de ses chiffres. Il parlait d’observations poursuivies
en Chaldée depuis 490,000 ans. Encore passa-t-il pour modeste
par la suite, car Epigéne de Byzance allait jusqu'a 720,000 ans,
et Simplicius — au temps ol le monde retombait en enfance —

quibusque acuminibus et quam magni fuerunt qui ab ipsa natione Chaldaeo-
rum proflurerunt, ostendunt (IX, 4 [7]). Une partie des fragments de I'ouvrage
retrouvés & Kouyoundjik ont été publiés dans le troisi¢me volume de Raw-
linson, I. W. A. (Cuneiform Inscriptions of Western Asia). Le British Museum
posséde prés de 20,000 débris de la bibliothéque d’Assourbanipal et plus de
50,000 inscriptions cunéiformes en tout. Il est bon d'insister tout de suite sur
une distinction, intelligible méme pour les profanes, entre les anciens textes
des vne et vuie siécles, qui sont & peu prés exclusivement astrologiques, mais
sans précision scientifique, inutilisables pour les astronomes, et les textes
du temps des Séleucides et Arsacides (m® et ne siécles avant J.-C.), qui sont
des documents astronomiques, sans rapport avec l'astrologie, sauf quelques
thémes généthliaques que l'on trouvera cités plus loin. Ces documents astro-
nomiques sont les seuls dont s'occupent les PP. Strassmaier et Epping, Astro-
nomisches aus Babylon, oder das Wissen der Chaldaer iber den gestirnten
Himmel, Freib. i. Br., 1889. Il ne faut donc pas faire bénéficier les anciens
Chaldéens, que nous nous permettrons de considérer comme des astrologues
passablement ignorants, de la science des nouveaux Chaldéens, des astro-
nomes de Sippara, d'Ourouk et de Borsippa (cf. Plin., VI, § 123) que nous sup-
poserons, jusqu’a preuve du contraire, émules et probablement disciples des
astronomes grecs. Parmi ces Chaldéens, qui formaient comme trois écoles, il
y en avait méme qui reniaient ’astrologie : ®goamotodvra: 8¢ w:ves xal yewebhiz-
Moyely, ob¢ 09x awmo8éyovrar ol Exepor (Strab., XVI, p. 739).

1. Les observations de Timocharés et Aristyllos, qui permirent & Hipparque
de découvrir la précession des équinoxes, datent de 293-272 a. Chr. Ptolémée
cite d'Aristarque de Samos une observation de I'an 280.

2. Le débat parait tourner a V'avantage des Chaldéens. On assure que des
documents ol se trouve la prewiére mention de Babylone remontent au
xxxvure siécle avant notre ére (C.-R. Acad. Inscr., 28 aout 1896). Cf. Fr. llom-
mel, Der Babylonische Ursprung der Aegyptischen Cultur. Munchen, 1892,



BEROSE ET LA TRADITION CHALDEENNE 39

ne s'effrayait pas du chiffre de 1,440,000 ans !. Sans doute, les
gens sérieux faisaient des réserves. Cicéron tient les Babyloniens
pour des hableurs ; Diodore se défend de croire & une antiquité
aussi fabuleuse, et il resta acquis, comme le dit Georges le
Syncelle, que Bérose et Manéthon avaient voulu enchérir 'un sur
l'autre aux dépens du bon sens *. Cependant, les moins crédules
restaient convaincus qu'ils avaient affaire & une tradition trés
ancienne. A supposer que la cosmogonie ou la cosmographie
chaldéenne pardt arriérée, les observations de faits gardaient
toute leur valeur, le point délicat étant en astrologie, comme en
toute espéce de divination, d’établir le rapport entre le signe et
la chose signifiée. A moins qu'il ne soit révélé, ce rapport ne peut
étre connu que par l'expérience, et l'expérience elle-méme ne
devient probante qu'a force d’étre répétée. Si Bérose apporta a
ses disciples des listes d’éclipses comme celles que l'on a retrou-
vées & Kouyoundjik, avec mention des événements consécutifs,
il dut leur donner une haute idée du temps qu’il avait fallu
pour insérer des observations d'éclipses & lous les jours de
I’année.

En groupant ce que nous savons aujourd’hui des doctrines

1. Plin., V11, § 193. Simplic. ad Aristot., De Caelo, p. 415 B. Le chiffre de
Bérose varie suivant les auteurs qui le citent : 470,000 (ap. Cic., Divin., 1, 19 ;
11, 46), 473,000 (ap. Diod., I, 31), 468,800 (Fr. Hist. Gr., 11, p. 510), 432,000
(ibid., p. 499). Naturellement, les partisans de I'Egypte ripostaient. Ils assu-
raient que, de Ptah & Alexandre, il s'était écoulé 48,863 ans, durant lesquels
on avait observé 313 éclipses de soleil et 832 éclipses de lune (Diog. L.,
Prooem., 2). Martianus Capella (VI1I, p. 82) fait dire & I'Astronowmie : Aegyptio-
rum clausa adytis occulebar : quippe per CCCC ferme annorum M illic reve-
renti observatione delitui. Ces chiffres ridicules ont du étre enflés par I'in-
trusion d'une idée stoicienne, celle de I' i = o x 274 5 tag ¢ (redintegratio),
traduite en astronomie par « la grande année ». On supposa que les Chaldéens
avaient observé depuis le cc t d’'une grande année, durée qui
s'allongeait & mesure que le retour de tous les astres a leur point de départ
paraissait plus difficile 4 calculer : Qua conversio quam longa sit, magna
quaestio est, esse vero certam et definitam necesse est (Cic., Nat. Deor., 11, 20).
On rencontre des sommes d'années échelonnées depuis 8 ans (octaété-
ride) jusqu'a 17,503,200 ans (Niceph. Chon., De orthod. fide, 1, 9). Firmicus
(111, 1, 9 Kroll} tient pour 300,000 ans. En tout cas, la « grande année »
aboutissait & reproduire la disposition originelle des astres : Donec con-
sumpto, magnus qui dicitur, anno, | Rursus in antiquum veniant vaga sidera
cursum, | Qualia dispositi steterant ab origine mundi (Auson., Edyll., 18,
p- 536 Toll).

2. Cic., Divin., 11, 46. Diod. U, 31. Syncell., p. 11 A. = Fr. Hist. Gr., II,
p. 498, 4. Pline (loc. cit.) a V'air de croire aux chiffres de Bérose, Critodéme,
Epigéne, car il conclut : ex quo apparet aeternum lilerarum usum.




40 CHAP. II. — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

chaldéennes, nous pouvons nous faire une idée approximative
de ce qu'enseignait Bérose 1.

Suivant les Chaldéens, le ciel et la terre sont les deux moitiés
d'un monstre chaotique, Tiamat, engendré au sein d'un Océan
sans limites dont les flots baignent aussi bien le dessus du ciel
que le dessous de la terre 2. Du corps de Tiamat, fendu en deux,
le démiurge Bel-Mardouk a fait deux vodtes superposées, la
coupole céleste et l'arche surbaissée de la terre, raccordées a
leur base par une digue circulaire qui empéche les eaux de
I'Océan cosmique de pénétrer dans l'espace intermédiaire. Comme
la terre, le ciel est immobile, et il n°y a pas entre 1'un el l'autre
de sphéres tournantes comme en ont imaginé les Grecs. Les
astres sont donc des boules de feu qui, formées dans les eaux
extérieures du ciel, entrent dans notre monde et en sortent par
des ouverlures praliquées sur le pourtour de la vodte céleste, au
niveau de I'horizon.

Les astres suivent dans le ciel des voies toutes tracées, étant
habités et conduits par des dieux intelligents ou étant ces dieux
eux-mémes. La plupart tournent sous I'eil de Bel, qui les con-
temple et les gouverne du haut du poéle, on font partie des bandes
aquatiques du dien Ea, qui tréne au sud sur la mer. Mais, dans
le nombre, il en est qui suivent « la voie par rapport a Anou »,
le Pére universel, placé au pdle de lécliptique, et qui sont
chargés d’offices importants. Ce sont — outre les deux grands
flambeaux, le dien Sin et le dieu Samas — les cing planétes ou
astres « interprétes », ainsi appelés parce que, n’étant pas comme
les autres assujettis & une place fixe et & une marche régu-
liére, ils « annoncent les événements futurs et interprétent aux
hommes les desseins bienveillants des dieux * ». Ces astres privi-

1. L'exposé qui suit est fait d'aprés P. Jensen, Die Kosmologie der Babylo-
nier, Strassburg, 1890.

2. Les Chaldéens de Diodore (IT, 31) sont des philosophes qui pensent que
le monde n'a pas eu de commencement et n'aura pas de fin. Nous nous
étonnerons de plus en plus qu’on les prenne encore pour des Chaldéens de
Chaldée. La doctrine des eaux célestes est passée de la cosmogonie chal-
déenne dans la Bible, et de 14 chez les chrétiens, gnostiques et orthodoxes.

3. Meyiotry 8 cacwv elvar Bewpiav xal Sdvapw mepl tods mévre datépag Tols
whavitag xahoupévous, ol Exelvor xowd udv Eppm vete dvopdfovsiy — Si& tolto
& abrods épumvels xadodaw, St tiv dAhwv dotéouy drAavidy vtwv xai Tetay-
wévn mopele plav mepipopdv éxdvtwy oltor pévor mopeiav idlav wotobuevor T
uéhhovra yiveaar Seixvbouaw, Epumvedovrec tolc dvlpdmos Thy Tav Bedv
gwoiav (Diod., 11, 31, 3-4). On reviendra plus loin sur ce texte de valeur énig-
matique, Le titre d' «interprétes » n'est pas de tradition grecque.



LA COSMOGONIE CHALDEENNE 1]

légiés sont conduits, la planéte Dapinou (Z°) par Mardouk, la
plandte Dilbat (Q) par la déesse Istar, la planéte Kaimanou ()
par Ninib, la planéte Bibbou (‘) par Nergal et la planéte Mousta-
barrou-Moutanou (¥) par Nabou !.

Pour aller plus loin dans l'exposé de la eosmographie chal-
déenne, il nous faut emprunter le secours suspect des auleurs
grees, de Diodore surtout, un guide dont les assyriologues au-
raient do récuser depuis longtemps la compélence, au lieu de
s'évertuer & retrouver dans les inscriptions cunéiformes la con-
firmation de ce que lui ont dit les « Chaldéens » de son temps,

1. L’identification des planétes est une des questions les plus controversées
entre assyriologues. Pour ’époque des Arsacides, les calculs astronomiques
fournissent des arguments irréfutables. C'est ainsi que le P. Epping a fixé les
attributions suivantes : Guttu (¥), Dilbat (Q), Anou (&), Te-ut (%), Mullalu
(D). Mais il parait bien que les noms et attributions ont changé au cours des
siécles, et 1'accord des opinions, qui n'est méme pas complet pour la période
précitée, est loin d’'¢tre fait pour les astres myrionymes et protéiforines de la
période astrologique. Cec qu'un profane fourvoyé dans ces études, ahuri par
I'équivalence des phonétismes les plus disparates, accadiens et sumériens,
croit pouvoir retenir de la lecture des dissertations de MM. Oppert, Sayce,
Strassmaier, Epping, Jensen, Hlommel, R. Brown, c'est qu'il n'y a pas de
doctrine qui s'impose, ni pour les noms, ni pour l'ordre des planétes chal-
décnnes. L'ordre adopté ci-dessus [C O] 7' @ b & ¥, est un ordre hiéra-
tique, invariable et inexpliqué, suivant Jensen (ce pouvait étre I'ordre d'éclat
ou de grosseur supposée), a I'encontre de Oppert et Sayce, lesquels adoptent
Tordre C O ¥ @ b 7’ &, concurremment avec l'ordre actuel des jours de
la semaine (O C 4 ¥ Z° @ b) qu'ils pensent avoir retrouvé dans un texte
de I. W. 4., 111, 57, 57-61. En outre, les couleurs des sept enceintes d’Ecbatane
(Herod., I, 98) montrent, si I'on peut se fier aux attributions de ces couleurs
aux planétes (cf. ci-aprés, ch. x), que I'ordre symbolique y était: Q (blanc),
b (noir), & (pourpre), ¥ (bleu), Z’ (rouge clair), C (argent), © (or), et I'on
admet qu'il était identique dans la série des étages de l'observatoire de
Ninive ; tandis qu'a I'observatoire de Borsippa, suivant Jensen, l'ordre était
celui que nous rencontrons plus tard chez les astrologues et astronomes grecs,
soit, enordre de superposition (inverse de I'ordre céleste), b 7' © Q ¥ C.
Mais Borsippa a été, dit-on, reconstruit par Antiochus Ier Soter, et il a pu y
avoir 1a intrusion d'idées grecques. Quant aux noms, nous possédons quelques
transcriptions et traductions recueillies par les lexicographes grecs : ainsi
(Hesych.s. v.) ’AT845, Al8dg, 7 sedfvn mapd Xahdalo. —Behé6ato¢ b Tol mupds
davio s Babuhdwiot (2 ¥ ?).—Achépat - 6 v "Appeditns dothp, Umd Xahdaiwy,
—Mo)rc6356ap 6ol Auds davhy, mapk Xakdalowg. — Sad¢ * KMo, Babuddvior, —
Zey ég* o0 ‘Eppol dstip (cf. ci-aprés, p. 67, § souyos). Les noms de O et de Q
mis & part, & quelle langue et & quelle époque appartiennent les autres? Gram-
matici certant. Méme le nombre septénaire des planétes— un dogme de grande
conséquence — ne doit pas remonter trés haut, car il suppose I'identification
de I'étoile du matin (Istar) et de I'étoile du soir (Relit), qui sont dans la my-
thologic des divinités distinctes ct concues parfois comme de sexe ditlérent.



42 CHAP. Il. — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

c'est-a-dire des astrologues cosmopolites, des Grees faisant métier
de Chaldéens *.

Donc, au-dessous(?)des planétes?, dont les mouvements sont la
matiére propre des calculs astrologiques, sont placés « trente
astres, que les Chaldéens appellent dieux conseillers : la moitié
de ceux-ci surveille les lieux de la surface de la terre; l'autre
moitié les lieux au-dessous de la terre, inspeelant & la fois tout
ce qui se passe parmi les hommes et dans le ciel 2. Tous les dix
jours, un d’eux est envoyé, comme un messager des astres, des
régions supérieures dans les régions inférieures, tandis qu'un
autre remonte des lieux souterrains dans ceux qui sont au-
dessus de la terre. Ils ont leur course ainsi réglée et enfermée
dans un roulement perpétuel. Parmi ces dieux, il y a des chefs
au nombre de douze, dont chacun préside & un mois de I'année
et & un des douze signes du Zodiaque. C'est & travers ces [astres]
que cheminent le Soleil, la Lune et les cinq planétes », chacun
avec des vitesses différentes. « En dehors du cercle zodiacal, ils
déterminent la position de vingt-quatre astres, dont une moitié
dans les régions septentrionales, une moiti¢ dans les méridio-
nales : ceux qui se voient sont affectés aux étres vivants, ceux
qui sont invisibles aux défunts, et ils les appellent juges de I'uni-
vers. Au-dessous de tous les astres précités, disent-ils, circule
la Lune, trés rapprochée de la Terre par sa pesanteur et parcou-
rant sa carriére dans le plus court laps de temps, non & cause de
la vitesse de sa course, mais & cause de la briéveté de son orbite.

1. Voy. F. Lenormant, Les Origines de l‘hi.ctoire, 2¢ &d. Paris, 1880. Appen-
dice 111, Textes classiques sur le systeme astr ique des Chaldéens (pp. 589-
595) ; textes de Diodore (11, 30-: 31), de Phifon (De migr. Abrah. 32. De Abrah.
13), de Y'auteur des Philosophumena (V, 13). Le texte de Diodore a été bien
des fois traduit et commenté, notamment par Letronne, qui le croit tiré de
Ctésias, ou, en tout cas, « d'une époque ou la caste chaldéenne devait encore
étre restée a I'abri de toute influence grecque. Cette autorité n'est donc pas
soumise aux chances .d'erreur qui infirment celle de la plupart des textes
relatifs 4 I'astronomie chaldéenne » ((Euvres choisies, 1l série, 1, p. 491).
Letronne, qui avait arraché tant de masques chaldéens ou égyptiens, s'est
cru obligé de respecter celui-ci.

2. Letronne (op. cit., p. 499) a bien vu que 0= 3 & thyv vobrwv voodv doit
&tre une erreur de texte pour 0w ép : méme les anciens Chaldéens n'avaient
pas pu mettre au-dessus des étoiles les planétes qui les occultent en passant
devant elles, et il importe peu qu'on ait prété une opinion semblable & Anaxi-
mandre (ci-dessus, p. 4, 3). On verra plus loin (ch. vi1) que les décans étaient,
au dire de certains, au plus haut du ciel, au-dessus méme du Zodiaque.

3. C'est la définition hermétique des décans (ch. vn) et, comme m’en avertit
M. L. Havet, le role de I'Arcturus de Plaute (Rudens, Prol.).




LA TRADITION CHALDEENNE D'APRES DIODORE 43

Sur le fait qu'elle a une lumiére empruntée et qu'elle s'éclipse
dans l'ombre de la terre, ils disent a peu prés les mémes choses
que les Hellénes... ! »

Arrétons-1a provisoirement le bavardage de ces Chaldéens qui
ont si bien renseigné Diodore et lui ont inspiré une si haate idée
de lear science. Au temps de Bérose, nous le savons par des
témoignages exprés ?, les Chaldéens enseignaient encore que la
Lune, demeure du grand dieu Sin, était une boule ayant une moi-
tié brillante, I'autre obscure, et expliquaient ainsi les phases et
les éclipses. Deux siécles plus tard, ils avaient donc la prétention
d'avoir su de temps immémorial ce que les Grecs avaient décou-
vert. Ce que Diodore ajoute sur la forme « naviculaire et creuse »*
de la terre parait authentique, et aussi le demi-aveu d'ignorance
que font ses Chaldéens au sujet de la prévision des éclipses de
soleil *.

1. Diod., 11, 30-31.

2. Vitruv., 1X, 1 (4]. Plut., Plac. phil., 11, 29. Stob., Ecl. phys., 1,23 pp. 532 et
5386. Cf. Lucret., V, 719-729. La méme explication devait servir pour les éclipses
de Soleil. Dans les Védas, le Soleil a deux faces ; 'une blanche, avec laquelle
il fait le jour, l'autre noire, avec laquelle il fait la nuit. L'Inde, o s'est im-
plantée plus tard l'astrologie grecque, a bien pu emprunter auparavant aux
Chaldéens. Vitruve a Yair de trouver I'explication de Bérose, en ce qui con-
cerne la Lune, aussi bonne que celle d’Aristarque de Samos, conforme i la
ndtre. C'était, en tout cas, un progrés sur l'explication enfantine des astres
dérobés par des magiciens ou avalés par des dragons.

3. oxapoeidi, xal xolhny (II, 34, 7). Ce serait une barque renversée : cf. p. 40.

4. Pour soumettre & I'analyse ce chapitre chaotique de Diodore, il faut d’abord
se déprendre d'un respect outré pour un auteur touta fait dépourvu de senscri-
tique et surtout pour les soi-disant Chaldéens qui l'ont renseigné, gens capables
de pétrir ensemble les traditions les plus disparates, ne fiit-ce que par igno-
rance. Cela fait, — et il est ficheux que Letronne n'ait pas osé le faire, — on
peut procéder a l'inventaire. Ecartons provisoirement les points qui serontrepris
ailleurs, comme les noms des planétes, qui, sauf le nom de Iy, « sont les mémes
en Chaldée qu'en Gréce» (qu'est-ce & dire ?); comme I'incohérenced'une descrip-
tion ol les planétes sont d'abord placées au-dessus des 30 Bouhatot Beoi, mais cir-
culent pourtant, y compris le Soleil et 1a Lune, parmi les {&3:x auxquels prési-
dent 12 de ces dieux, sans compter que la Lune est au-dessous de tous les autres
astres (0=d mdvtx T4 Tpoctpruéva). Nous rencontrons d'abord la théorie des ov -
Aaiot Beoi. Sont-ils 30 ou 362 La plupart des savants, Gesenius, Letronne,
Lepsius, llommel, corrigent tot4xovta en £& »al tpidxovra, attendu que
ces dieux sont les « décans ». Les décans, nous le verrons, sont égyptiens; mais
llommel (4strologie der alten Chaldier {im Ausland, 1892, nos 5-7). — Ueber den
Ursprung und das Aller der arabischen Sternnamen und insbesondere der Mond-
stationen, dans la ZDMG., X1V [1891], pp. 592-619) sc croit obligé de les réclamer
pour la Chaldée, ce qu'ont fait avant lui, et sans plus de garanties, les Chal-
déens de Diodore. Ces Chaldéens — ou Diodore —ont confondu deux systémes
distincts, celui des 36 décans et celui — égyptien aussi — des dieux ypovoxpd-



4&— CHAP. 1, — L’ASTROLOGIE CHALDEENNE

Nous n’avons pas la prétention de débrouiller le texte de Dio-
dore, mais plutot de le laisser a I'écart, dépouillé de 1'autorité
qu’on s'est plu a lui conférer et réduit 4 la valeur d’une improvi-
sation sans critique ni chronologie. Encore moins ferons-nous
intervenir les « Chaldéens » du mn® siécle de notre ére, les fabri-
cants d'« oracles chaldaiques » remontant & la plus haute anti-
quité et regorgeant de sagesse divine. On ne saurait trop répéter
deés & présent que, soit sur les Chaldéens, soit sur les Egyptiens,
on ne peut se fier qu'au témoignage des documents indigénes.

Les documents chaldéens nous apprennent que, des deux
grands ouvriers de la Nature et du Destin, le Soleil et la Lune,
c’était notre satellite, doté du nom de Sin et du sexe masculin,
qui tenait le premier rang. Le dieu-soleil Samas ne venait qu'en-
suite!. Les Grecs—comme les Egyptiens —furent d'un autre avis
et rendirent an Soleil la primauté; mais on comprend que des
nstrologues aient pris pour sujet principal de leurs observations
el objet de leurs hommages le corps céleste le plus vivant pour
ainsi dire, le plus rapide dans sa course et le plus varié dans ses

7opz¢ présidant aux 30 jours du mois. Ces 30 dieux sont connus du scoliaste
Démophile (ap. Porphyr., Isagoge, p. 200), qui en fait « trente étoiles de pre-
micre et seconde grandeur » collaborant avec I'horoscope. 11s mériteraicnt
bien le nom de « conseillers », car Démophile assure qu'ils agissent spéciale-
ment sur J'dme (tX ti¢ vy 7). Enfin, les douze xdp:o:, les chefs des décans,
sont revendiqués pour I'Egypte, et cette fois avec le titre de Bovatat, par
le scoliaste d’Apollonius de Rhodes: of Aiydwrior — & piv bSexz [pi:z
feodg Boudaloug mpoanydpevsay, todg 8¢ mhavitas fz€ozdpous (Schol. Ap.
Rh., 1V, 266). De ce mélange de traditions est sorti le texte incohérent de
Diodore. En tout cas, ses Chaldéens songeaient aux 36 décans, car ce sont les
décans qui se 1¢évent et se couchent de 10 en 10 jours. Les 2% §:xaotai tdv
6hv ont mis aussi les imaginations aux champs. Ceux des vivants sont au-
dessus de I'horizon, ceux des morts au-dessous. Soit! Mais pourquoi 24, et en
dehors du Zodiaque? HHommel fait fi du nombre ct de la position; il les trans-
forme en stations lunaires, ou, en tout cas, planétaires, singuliére facon d'uti-
liser le texte de Diodore. Sayce suppose que Diodore, au lieu de N. et S.,
a voulu dire E. ct O., ct, au pis-aller, il constate que I'étoile polaire est
appelée « Juge du ciel ». 11 n'y a qu'une explication plausible; c'est que ces
¢étoiles extra-zodiacales sont encore des ypovoxpdrtopes, les divinités qui
président aux 12 heures du jour et 12 heures de nuit, les mémes qui, concues
comme ypovoxpdtopes des jours du mois, sont portées au nombre de 30.
Il n’y a ricn dans tout cela qui soit authentiquement chaldéen, de I'an-
cienne Chaldée.,

1. On comprend que le soleil ardent de la Chaldée ait passé surtout pour
un dieu destructeur. Dans l'astrologie indienne, le Soleil est le chel des pla-
nétes malfaisantes, le mal; comme la Lune est le bien (cf. J.-M.-F. Guérin,
Astronomie indienne. Paris, 1847, p. 83). La Lune, astre philanthropique, a
sur lui une supériorité morale.



OBSERVATIONS ET PRESAGES 48

métamorphoses. Chez les Grecs eux-mémes, c'était la Lune, et
non le Soleil, qui réglait le calendrier et, par le calendrier, le
culle '. Sin était le dieu révélateur par excellence. Quand, au
moment oi1 sa face lumineuse brillait en plein, il tournait soudain
sa face obscure du coté des hommes, son intention de donner
aux hommes un averlissement était évidente. En effet, chaque
éclipse avait toujours été suivie d'événements considérables, tels
que pesles, famines, guerres ou (remblements de terre. Cepen-
dant, les prétres avaient fini par reconnaitre que méme ces mou-
vements spontanés du dieu Sin se succédaient dans un certain
ordre et formaient un cycle fermé ou saros. Plus rarement, mais
au plus grand effroi des hommes, le dieu Samas voilait aussi sa
face, sans qu’on pat prévoir au juste ces signes redoutables.

Le professeur d’astrologic chaldéenne devait citer & ses audi-
teurs émerveillés les observations accumulées par les astrologues
royaux qui, des tours de Borsippa ou de Ninive, adressaient leurs
rapports aux souverains, notant les jours heureux et néfastes,
les approches, rencontres et occultations de planétes et d’étoiles,
avec les conséquences sur terre de ces incidents célestes. Dans
les documents que nos assyriologues déchiffrent a grand’peine,
luttant & la fois contre I'incertitude des lectures et l'obscurité
voulue des métaphores sacerdotales 2, il est question d'étoiles
qui sont « fixées ® », qui « parlent » & une autre étoile ou sont
en opposition avec elle *, el & chaque observation se répétent des
formules de pronostics : « les moissons du pays prospérent »;
« joie pour le maitre de la maison et du pays »; ou « inonda-
tions », « sauterelles », « le roi étend ses armes sur le pays
voisin », « les troupes marchent », « les cités sont opprimées
par des gens de guerre »; ou « durant cette année les femmes
mettent au monde des enfants males », « la justice régne dans

.

1. Cest, du reste, une idée générale dans les cosmogonies que la Nuit a
engendré le Jour, le précéde en temps et en dignité — xal ydp # xowd ghun
wpotdtset thy vintx Th¢ fuépas (Procl., In Tim., p. 266 D). Chez les Germains,
nox ducere diem videtur (Tac., Germ. 11). Tous les calendriers ont été, a l'ori-
gine, d'institution religieuse et réglés par la Lune.

2. Les citations qui suivent sont toutes empruntées au travail de A. H. Sayce,
The astronomy and astrology of the Babylonians, with (ranslations of the
tablets relating to the subject (Transact. of the Society of Biblical Archao-
logy, 111, [1814], pp. 145-339). L'identification des planétes est sujette & cau-
tion (cf. ci-dessus, p. 41), mais il faut attendre, pour avoir de meilleurs
guides, les travaux futurs.

3. 11 s'agit, je suppose, des stations (strptypoi) des planétes.

4. Amorce dc la théorie des aspects (o7u2<1); voy. ci-aprés, chap. vi.




46 CHUAP. 1. — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

le pays », et autres affirmations dont on retrouverait encore
I'équivalent dans nos almanachs, mais qui ont dd avoir 'attrait
de la nouveauté pour les premiers adeptes de I'astrologie impor-
tée d'Orient. On saisit ¢d et 14 dans ce fatras des modes d'inter-
prétation et des fagons de dogmes qui seront plus tard familiéres
a l'astrologie hellénisée. Par exemple, 1'étoile Manma (G¢?) esl en
opposition avec I'étoile Battabba (Double-grande) : « bon pour le
Roi », dont les armes probablement abattront les plus grands. La
méme étoile est en opposition avec « I'étoile du Poisson »; on
annonce abondance de poissons dans le pays. La méme est en
opposition avec Mercure (?); le Roi « reste dans son pays », peut-
étre par équilibre de deux influences égales et contraires. Par le
fait d'une opposition de Mars et de Vénus, « cette année, six mois
durant, le dit Roi demeure ». Mars étant opposé a Jupiter, « ruine
du pays », par conflit de deux grandes puissances. Le dogme
astrologique en vertu duquel les planétes ont un sexe de position
est affirmé par un exemple probant : « Vénus est femelle au cou-
chant; Vénus est male a 1'Orient » (p. 196).

Les pronostics tirés des éclipses de la lunc sont particuliére-
ment nombreux. Les astrologues royaux semblent parfois désap-
pointés dans leurs calculs relatifs aux syzygies. Ils notent de
temps & autre : « la Lune arrive en dehors de son temps calculé,
une éclipse a lieu » (p. 216); ou encore : « contrairement au
temps calculé, la Lune et le Soleil ont été vus ensemble. Un fort
ennemi ravage la contrée; le roi d’Accad est terrassé par son
ennemi » (p. 288). Dans la plupart des rapports, il est question
du coucher de la lune et de la planéte qui est « fixée & sa place ».
Ainsi : « la Lune se couche et Mercure & sa place est fixé; le roi
de Phénicie ! tombe et son ennemi saccage la contrée » (p. 221).
Une tablette (pp. 222-223) contient des obscrvations d’éclipses de
lune pour chaque jour du mois Tammouz, du 1¢ au 13, avec
détails précis sur la marche du phénoméne. « Au premier jour,
s'il y a une éclipse et qu'elle commence au sud avec lumiére
(éclipse partielle ?), un grand roi mourra. Dans le mois Tammouz,
le deuxi¢me jour, une éclipse survenant et commengant dans le
nord avec lumiére, roi contre roi. En Tammouz, le troisiéme
jour, une éclipse arrivant et commengant par l'est avec lumiére,

1. Un trait caractéristique des pronostics des éclipses, c'est qu'ils visent
différentes régions : Accad, la Phénicic, Elam, les rois de Dilmun, Gutium,
etc. C'est une doctrine qui se retrouvera entiére dans la partie « catholique »
de Vastrologic grecque (voy. ci-aprés, ch. xi).



PRESAGES TIRES DES ECLIPSES 47

pluie ct inondations. En Tammouz, le quatridme jour, une éclipse
survenant et commengant par l'ouest, les moissons en Phénicie
(sont perdues?). En Tammouz, le cinquiéme jour, une éclipse
survient et la grande Etoile est ascendante : famine dans le pays.
En Tammouz, le sixiéme jour, une éclipse survient et elle est
blanche (?);la Lune (recoit des) priéres. En Tammouz, le sep-
tieéme jour, une éclipse survient et elle est noire : la Lune {envoie)
de la nourriture 2 la Phénicie. En Tammouz, le huitiéme jour,
une éclipse survient, et elle est bleu-sombre; un morceau de
terrain et champs... (?). En Tammouz, le neuviéme jour, une
éclipse survient et elle est vert-jaune : dévastation du territoire
ennemi. En Tammouz, le dixiéme jour, une éclipse survient et elle
est jaune-pale; Accad est.....2... En Tammouz, le onziéme jour,
une éclipse survient et le Seigneur de la lumiére va son chemin;
le trésor du pays (est pillé?). En Tammouz, le douziéme jour, une
éclipse survient et la garde finit..... En Tammouz, le treiziéme
jour, une éclipse survient et marche vers le sud... En Tammouz,
le quatorziéme jour, une éclipse survient et marche vers le
pord..... En Tammouz, le quinziéme jour, une éclipse survient et
marche vers I'est ». Le pronostic général pour le mois tout entier
est celui-ci : « En Tammouz, du premier au trentiéme jour, si une
éclipse survient, les autels sont détruits, les cités réduites, et le
roi n'est pas a la paix ».

Devant cet étrange document, on se demande s'il n'est pas
I'euvre d'un mystificateur et qui a été victime de la mystification,
du roi de Chaldée ou de l'assyriologue moderne. Les mois de
I'année chaldéenne étaient des mois lunaires, commengant a la
Nouvelle Lune et partagés en deux moitiés par la Pleine Lune *;
il faut donc admettre qu'a I'époque, les astronomes chaldéens
n’avaient pas encore remarqué que les éclipses ne se produisent
jamais qu'aux syzygies, les éclipses de Lune a la Pleine Lune
ou opposition, les éclipses de Soleil & la Nouvelle Lune ou con-
jonction. En supposant des éclipses possibles & tous les jours
du mois, ils se décernaient & eux-mémes un brevet d'ignorance 2

1. Ou plutét, pour étre exact, commencant & I'apparition du croissant de la
« Nouvelle Lune », c'est-a-dire, plus d'un jour aprés la syzygie astronomique.
Aussi la Pleine Lune partage le mois en deux moitiés inégales, sans compter
Vinégalité qui tient & Papogée et au périgée, et la date d'une éclipse peut
osciller entre le 43 et le 15 (cf. J. Oppert, C.-R. Acad. Inscr., 1896, p. 426).

2. La réputation de science que les Grecs d'autrefois et les symbolistes & la
mode de Creuzer ont faite aux Chaldéens et Egyptiens est un mirage qui se
dissipe peu & peu. P. Tannery (Recherches, pp. 306 suiv.)pense que les Chal-



48 CUAP. If. — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

que ne connaissaient sans doute pas les Chaldéens de Diodore,
si experts sur la cause des éclipses (ci-dessus, p. 43). Ou bien,
ce qui reviendrait au méme si la chose était croyable, ils auraient
si mal réglé le calendrier que la Pleine Lune, normalement fixée
au 13, aurait coincidé en divers temps avec tous les quantidmes
du mois. Le rédacteur d'un autre rapport (pp. 239 suiv.) aflirme
que les éclipses ont toujours lieu les 14, 13, 16, 20 et 21 du mois.
Il est & craindre que celui-la n'ait pas mieux pénétré que l'autre
la canse des éclipses, tout en allant moins loin dans I'absurde. Si
I'on Otait de ces listes d’éclipses les quantiémes qui les rendent
inintelligibles, il resterait une sorte de grammaire astrologique,
une classification des présages ordonnée au point de vuedela cou-
leur et de la marche de 'ombre sur le disque lunaire. C'est peut-
étre, si I'on vent des conjectures, ce qu'un premier rédactéur
aura voulu faire et ce qu'un copiste aura mal compris *.

A défaut d’éclipses, les halos lunaires, le plus ou moins d’éclat
des cornes du croissant lunaire, étaient maltiére & pronostics. Il

déens ne connaissaient ni I'année tropique, ni la précession des équinoxes.
On voit qu'ils n'avaient pas compris davantage la cause des éclipses, peut-
étre, soit dit 4 leur excuse, pour avoir constaté le phénoméne rare d'une
éclipse de lune survenant & I'horizon alors que, par un effet de la réfraction
atmosphérique, le soleil parait encore étre au-dessus de I'horizon du cdté
opposé — utroque super terram conspicuo sidere (Plin., I, § 57;, — fait nié par
Cléomede (I1, 6, p. 96), noté par les Chaldéens & la P. L. du 14 Airu 170, 28 févr.
141 av. J.-C. (Z. f. Assyriol., IV [1889], pp. 169-170. Cf. ci-dessus, p. 46-47, le
cas de la Lune et du Soleil « vus ensemble » & contre-temps et I'éclipse du
11 Tammouz, quand « le seigneur de lumiére va son chemin »). On peut douter,
par conséquent, que les anciens Chaldéens aient observé la révolution des
noeuds écliptiques en 223 lunaisons, et que le saros, s'il représente ce cycle,
date de si loin (sur le saros, voy. Epping, Astron. aus Babylon, p. 119).

1. Hipparque et Ptolémée n’ont utilisé que les dates d'éclipses postérieures
4 I'tre de Nabonassar (147 avant J.-C.). « Il est certain », dit P. Tannery (Rech.,
P- 317, 1), « que les Chaldéens avaient présenté aux Grecs une série d'éclipses
remontant & une antiquité fabuleuse et qui ne pouvaient inspirer aucune
confiance ». Parmi celles qui ont été vérifiées, on cite I'éclipse de lune du
15 Sebat (18 janv. 653 avant J.-C.) qui épouvante le roi de Babylone Saosdu-
chin (datée par J. Oppert, C.-R. Acad. Inscr., 30 oct. 1896); celle du 14 Tammouz
(46 juil. 523) : « Pan VII [de Cambyze), au mois de Tammouz, la quatorziéme
nuit, une dihorie et 2/3 (3 h. 1/3) aprés la nuit tombante, la lune fut
éclipsée. Dansle plein de I'éclipse, le demi-diamétre fut éclipsé et le nord resta
invisible ». L'autre éclipse (de Thebet, 10 janv. 522) est totale. « Dans son plein,
le midi et le nord furent éclipsés ». Ces deux éclipses figurent dans I’Alma-
geste de Ptolémée. Voy. J. Oppert, Un texzte babylonien astronomique et sa tra-
duction grecque par Cl. Ptolémée (Zeitschr. f. Assyriol., VI [1891],pp. 103-123).
La dite tablette porte au recto des observations sur la lune; au verso, les
levers et couchers des planétes et la mention des éclipses de lune.



OBSERVATIONS ET PRESAGES CIIALDEENS 49
semble bien aussi que les astrologues royaux commettaient ou
supposaient des erreurs de calcul qui transformaient des phéno-
ménes réguliers en prodiges significatifs. On a va qu'’ils trou-
vaient parfois lu Lune « hors de son temps » au moment des
éclipses. Dans un rapport destiné probablement & Assourbanipal,
l'astrologue parle d’une éclipse de soleil qu'il guettait et qui ne
s'est pas produite !; en revanche, il y a eu conjonction de la Lune
avec une planéte. « Au roi, mon seigneur, son fidéle serviteur
Mar-Istar. Le 27° jour, la lune a disparu. Les 28, 29 et 30, nous
avons observé le nccud lunaire de I'éclipse de Soleil ; le temps
s'est passé et I'éclipse n’a pas cu licu. Le premier jour, quand
déclinait le jour de la Nouvelle Lune du mois Tammouz, la Lune
fut de nouveau visible au-dessus de la planéte Jupiter, comme
je I'ai déja annoncé par avance au roi mon maitre : je ne me suis
pas trompé. A I'heure d’Anou, elle a apparu eun déclin, dans le
cercle de Régulus, mais son croissant n’était pas net dans les
brumes de l'horizon 2 ». Ailleurs, le « chef astrologue » constate
dans un de ses rapports : « La Lune est vue le 28¢ jour telle
qu’elle apparait au 1° : prospérité pour Accad, malheur pour
la Phénicie » (p. 228). C'est probablement un pronostic créé en
voe de l'effet & produire, en un temps ou la Phénicie, si sou-
vent nommée dans nos tablettes, était en hostilité perpétuelle avec
les rois de Babylone et de Ninive.

La plupart des tablettes portent une signature sans qualificatif.
Un cerlain Naboua se dil « d’Assour », et Istar-nadin-Habal s'in-
litule « chef des astrologues d’Arbéle ». Un fait curieux, c'est
qu'il arrive & tel astrologue du temps d’Assourbanipal d'insérer
dans son rapport des observations qu'’il déclare avoir restituées
« conformément aux termes d’une tablctte qui n’existe plus », ou
tirées de « I'lIllumination de Bel, d’aprés une tablette qui n'existe
plus ». L'astrologie chaldéenne avait déja ses érudils et vivait
sur son passé.

Il n’y a pas un seul de ces antiques documents qui touche de
prés ou de loin a la généthlialogie ou prédiction d'une destinée
individuelle d’aprés la position des astres lors de la naissance.
Sans doute, cet argument a silentio ne saurait infirmer la tradi-
lion qui attribue I'invention des méthodes généthlialogiques aux

1. Elle avait pu avoir licu et n'dtre pas visible & Ninive.

2. Texte traduit par J. Oppert, Die astronomischen Angaben der assyrischen
Keilinschriften (Sitzungsb. d. Wien, Akad., Math.-Nat. Classe, 1885, pp. 894-
906). Cf. Sayce, p. 23%. La substitution de Jupiter & Mercure est unc derniére
correction que je dois & M. Oppert.

4



50 CHAP. 1I. — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

Chaldéens ; mais elle nous confirme dans 'opinion que l'astro-
logie a commencé par formuler des pronostics applicables aux
peuples et aux rois avant de supposer que les astres s'occupassent
de tout homme venant en ce monde. Peut-étre est-ce la logique
grecque, rigoureuse et démocratique, qui I'a fait plus tard con-
descendre & ce souci des petites gens, ce qui rendrait plus énorme
encore le mensonge des Chaldéens prétendant disposer des ob-
servations de milliers de siécles employés « & risquer des expé-
riences sur les eufants ! ». Pour trouver un théme de géniture
chaldéen, il faut descendre jusqu'a 1'époque des Arsacides, c’est-
a-dire au temps ou les Orientaux imitaient les Grees. Encore les
seuls que nous connaissions sont-ils libellés avec une concision
qui trahit une sorte d'indifférence & I'égard de ce genre d'obser-
vations : « L’an 170 de Démétrius, mois de Adar, nuit du 6, au
commencement de la nuit, la Lune devant la Corne du Nord 2, &
distance d'une coudée. Le 6, au matin, un petit enfant est né
sous son signe. La Lune (était) au commencement des Gémeaux,
le Soleil dans les Poissons, Jupiter dans la Balance, Vénus et
Mars dans le Capricorne, Saturne dans le Lion ». Autre mention,
plus sommaire encore : « L’an 170, au mois de Nisan 4, équinoxe :
dans la maison, on annonce qu'un enfant est né sous Jupiter? »,
c'est-a-dire, Jupiter étant alors levé toute la nuit (dxpdvuyos).

1. Nam quod.aiunt quadraginta septuaginta milia annorum in periclitandis
experiundisque pueris, quicumque essent nati, Babylonios posuisse, fallunt : si
enim essel factilatum, non essel desitum; neminem aulem habemus auctorem,
qui id aut fieri dicat aut factum sciat (Cic., Divin., 11, 46). Au risque d'étre taxé
de présomption, je crois devoir trancher ici une question grave et, jusqu'd
plus ample informé, supprimer la prétendue généthlialogie des Chaldéens.
Tout ce qu'on en sait se trouve résumé, d'aprés les travaux de M. Oppert, par
F. Lenormant, La divination ches les Chaldé ch. vir. Tous les textes cités
se rapportent 4 des naissances monstrueuses, comparables et comparées aux
prodiges du méme genre interprétés par les haruspices toscans, et il n'y est
pas fait la moindre allusion aux combinaisons astrales qui les auraient
causées. C'est donc faire une hypothése gratuitc que d'ajouter : « la consé-
quence de ces idées [lesidées prétées aux Babylonii de Cicéron] était de con-
sidérer toutes les infirmités, toutes les monstruosités que présentaient les
enfants nouveau-nés, comme un résultat inévitable et irrémédiable de l'ac-
tion dc ces positions astrales. Ceci donné, 'observation de semblables mons-
truosités donpait comme un reflet de 1'état du ciel, etc. » (Ibid., p. 104).
« Ceci » n'est pas « donné » par les textes : le prodige vaut par lui-méme, ct
c'est & lui que s'applique l'exégése chaldéenne.

2. La « Corne du N. » ne peut étre que § du Taureau (voy. ci-aprés, fig. 4).

3. PP. Strassmaier ct Epping (Z. /. Assyriol., 111 [1888], p. 149-150; 1V [1889],
P. 169-171). L'an 110 Seleuc. 6 Adar correspond au 28 févr. 141 a. Chr. 1l parait
que, vérification faite, I'état du cicl sus-indiqué est exact, & quelques degrés




GENETHLIALOGIE CHALDEENNE 51

Nous comparerons plus tard la sécheresse de ces documents &
la précision minutieuse des thémes de géniture dressés par les
Grecs avec les ressources d'un art perfectionné. Il nous faunt
maintenant revenir au temps et aux disciples présumés de
Bérose, pour tacher de déterminer le point de soudure entre I'as-
trologie chaldéenne et I'astrologie grecque; autrement dit, pour
apprécier, si faire se peut, ce que celle-ci doit & celle-1a, en dehors
de I'idée générale et de 'impulsion qui I'a suscitée. La question
est des plus complexes, car la tradition propagée par les Grecs
eux-mémes, au lieu de faire ce triage, s'est simplifiée & outrance
et adjuge en bloc tout Voutillage astrologique aux Oricntaux,
Chaldéens ou Egyptiens. Il y a 12 des mirages a dissiper qui ont
pour eux l'autorité des textes, et nous ne parviendrons sans
doute pas du premier coup a convaincre le lecteur que, neuf fois
sur dix, les Chaldéens et Egyptiens honorés de ces témoignages
sont tout simplement des astrologues grecs déguisés en déposi-
taires d'une doctrine archaique. C'est une démonstration qui se
fera peu a peu et qui passera pour définitivement acquise, nous
I'espérons, au dernier chapitre *.

prés en ce qui concerne la Lune, placée ici & 2° 3’ de § du Taureau. Les iden-
tifications astronomiques ainsi confirmées sont mas-masu = I{; nune = )(;
nitru= & ;sakht=4% ; A= 8 : Te-ut = 7’; Dilbat = Q ; Anu = 3 ; Mullalu =},
1. 1l importe de la commencer dés maintenant, en insistant sur un fait
psychologique, largement démontré par I'histoire de la littérature apocryphe :
c'est que toute doctrine qui fait appel & la foi a intérét a se vieillir, et que
les individus qui la développent se gardent bien de donner leurs inventions
particuliéres pour des opinions de leur propre génie. Ils échappent a la dis-
cussion en se couvrant d'un amas, aussi énorme que possible, d'expériences
ou de révélations invérifiables. De 1a les entassements de siécles que nous
avons déja rencontrés. Ceci posé, constatons que les auteurs adjugent l'inven-
tion de l'astrologic-astronomie tant6t aux Chaldéens, tantdt aux Egyptiens.
— L. Pour la Chaldée, la majorité des témoignages, appuyés sur le fait que
la Chaldée, plaine immense, s¢ prétait admirablement aux observations (cf.
Ps.-Plat., Epinomis, 9, p. 981. Cic., Divin., I, 1, qui distingue, dans les Assyrii,
les Chaldaei, non ex artis sed ex gentis vocabulo. Joseph., Ant. Jud., 1, 8, 2
Awn. Mare., XX, 6, 25. Procl., In Tim., p. 211 D, etc.). — II. Pour les Egyp-
tiens, Aristot., Metaph., I, 1. Diod., 1, 28-29. 81 (pasi &2 xai tods &v Babuddvt Xa k-~
8aiovg, dmolxovug Alyuvrtiny dvrag, why 86fav ey Thy wepl ti¢ datpoho-
yiag mapd tdv iepéwyv pabdvras tdv Alyvuntiwy). Diog. Laert., Prooem.,
§ 1. Lactant., Inst. Div,, 1I, 13; Clem. Alex., Strom., 1, 16, § 4. Macrob.,
Somn. Scip., 1, 21, 9. Ps.-Lucian., Astrol., 39, etc. J'ignore si le compilateur
qui appelle Néchepso Bagihéx *Agcupiwv (ap. Iriarte, Catal. Matrit. = Riess,
fr. 40) transportait Néchepso en Assyrie ou faisait de I'Assyrie une province
égyptienne. — IlI. Opinions mixtes, acceptant Egypticns et Chaldéens, Cic.,
loc. cit. : Eamdem arlem etiam Aegyptii — i bilibus paene Ui




52 CHAP. 1f. — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

Nous irons tout droit & la question principale en recherchant
les origines de la maitresse pi¢ce de l'outillage astrologique. Le
Zodiaque est I'instrument par excellence de 'astrologie grecque,
I'échelle sur laquelle sont repérées les positions des planéles et
appuyés les angles des polygones qui délerminent les « aspects »,
le cadastre des domiciles et autres fiefs planétaires; enfin et sur-
tout, c'est un répertoire de toute espéce d'influences propageant
les qualités et aptitudes symbolisées par les signes ({psuz-signa). 11
est indubitable — le théme cité plus haut (p. 30) le prouve —
que les Chaldéens du temps des Arsacides usaient de-I'échelle
zodiacale : il I'est moins, il est méme doutenx que le Zodiaque

conseculi putantur. Plin., V11, § 36, Manil., 1, 40-45. Ach. Tat., Isay., 1, p. 73.
Isid., Origg., 111, 24, 1 : etc. — 1V. Opinions éclectiques, qui partagent 'objet
du débat, adjugeant I'astronomie aux Egyptiens, l'astrologie aux Chaldéens
(Theodoret., IV, p. 699, ed. llal.), ou inversement (Palchos ap. Cumont, p. 6);
faisant les Egyptiens et Ilellénes disciples des Chaldéens (Suidas, 3. v. datpo-
vopia); disant I'astrologie « arithmétique » issue des Chaldéens, l'astrologie
« graphique », des Egyptiens {Theo Smyrn., p. 177 Hiller), — V. Opinions
qui, considérant Pastrologie comme magie, associent ou substituent aux
Chaldéens les mages perses (Suidas, loc. cit, — Mpito: BaBuddvior Tadsny évedooy
81& Zwpodetpov, wed® dv xal '0cbdvns : cf. lo. Lyd. Mens., 11, 3 —oi =epl Zwpods-
Tpnv xal Yordowny Xakdalow xal Alydwtiot), ou inverscwent : Magorum scientiae
multa ex Chaldaeorum arcanis Bactrianus addidit Zoroastres, deinde Hys-
taspes rex prudentissimus Darei pater (Amm. Marc., XXIII, 6, 32). On verra
plus loin (ch. xvi) l'inénarrable fouillis de traditions adjugeant I'invention de
P'astrologie aux Cariens, aux héros hell¢niques, aux Juifs, aux fils d’Adam,
etc. Si, des généralités, I'on descend au détail, les contradictions s’accusent.
Ptolémée (Tetrab., 1, 3) affirme que la médecine astrologique est d’origine
égyptienne; mais Apulée assure que les Chaldéens ont découvert [luminum
vagantium] varios effectus in genituris ho dendi remedi

(Apul., Florid., 1I, 15, § 57). Les documents prouvent quc les Chaldéens se
sont beaucoup occupés des plandtes ct des éclipses; les Egyptiens, peu ou
point. Sénéque n'en affirme pas moins qu'Eudoxe a rapporté d'Egypte sa
théorie des planétes (Eudozus primus ab Aegypto hos motus in Graeciam trans-
tulit; Sen., Q. N., VII, 3 : cf. Aristot., Meteor., 1, 6), et Conon dc Samos, ses
tables d'éclipses (Conon defectiones quidem solis servatas ab Aegypliis collegit).
Macrobe attribue aux « Egyptiens » I'opinion qui faisait circuler Vénus et Mer-
cure autour du Soleil, opinion qui remonte au plus & Héraclide de Pont (cf.
P. Tannery, Recherches, p. 260), et ainsi de suite. Voy. ci-aprés (chap. 1v)la
doctrine de Mars=llercule attribuée ici aux Egyptiens, 14 aux Chaldéens.
L’expression of malatot Alydmriot, sous la plume des astrologues, désigne
les auteurs d'un ouvrage apocryphe datant au plus du temps de Sylla, et
peut-étre postérieur & I'ére chrétienne, les fabuleux Néchepso et Pétosiris; et
Ptolémée lui-méme, contemporain des Antonins, est le plus souvent appelé
par ses commentateurs 6 xha:ds tout court (cf. Anon., pp. 3, 49, 80, 94, 137,
143, 146, 156, etc.). 11 suffit pour le moment d'ébranler l'autorité des textes :
la conviction se fera peu a ped.




ORIGINES DU ZODIAQUE 53

ait été connu des anciens Chaldéens, et, & plus forte raison, des
Egyptiens que la tradition se plait & mettre en concurrence avec
eux. Essayons, pour simplifier le probléme, qui dépasse sur bien
‘des points notre compétence, d’en éliminer, aprés examen, les
prétentions égyptiennes.

L’origine du Zodiaque est une question qui a exercé au moins
autant l'imagination que la science des érudits. Les figures en
majeure partie animales qui le composent; les hiéroglyphes qui
résument ces figures; la découverte de quatre zodiaques égyp-
tiens — deux & Denderah, un & Esneh et un & Akhmim — que
'on croyait remonter 4 une haute antiquité; le fait que les Egyp-
tiens ont eu de temps immémorial une année solaire divisée en
douze parlies égales et réglée sur le lever des constellations; les
texles nombreux qui revendiquent pour les Egypliens la priorité
de l'invention de I'astronomie ou astrologie et affirment notam-
ment que les Egyptiens ont divisé le Zodiaque en douziémes
¢gaux au moyen de la clepsydre (voy. ci-aprés): tout cela a paru
d'abord faire_tourner le débat & l'avantage des Egyptiens. Mais il
a élé irrévocablement démontré que les zodiaques égyptiens
sont fous de I'époque romaine et librement imités du Zodiaque
gree, et du coup se sont écroulées les suppositions extravagantes
échafandées sur leur prétendue antiquité !. On accepterait
aujourd'hui, s'il n'y avait pas d’autre objection, les 2400 ans
auxquels devaient remonler, d'aprés le calcul de la précession

1. La démonstration a été laite en 1824, contre la thése de Bailly et Dupuis,
par Letronne dans deux mémoires : Obss. critiques et archéol. sur l'objet des
représentations zodiacales qui nous restent de Uantiquité (OEuvres choisies,
20 série, 1, pp. 172-246). Sur Uorigine grecque des zodiaques prétendus égyptiens
(ibid., pp. 423-457), et reconnue valable par Ideler (Ueber den Ursprung des
Thierkreises. Berlin, 1839); par R. Lepsius (Einleitung zur Chronologie der
Aegypter. Berlin, 1848) ; par R. Brugsch (Thes. Inscr. Aegypt. Tom. 1. Astrono-
mische und astrologische Inschriften der altagyptischen Denkmdler. Leipzig,
1883), qui consacre 65 pages (pp. 1-63) aux inscriptions du plafond du pronaos
de Denderah. Par contre, égyptologues et assyriologues contestent la seconde
partie de la thése de Letronne, a savoir qug les zodiaques orientaux, y com-
pris ceux de I'Inde et de la Chine, sont des imitations du Zodiaque grec. Ils
réclament en faveur de la Chaldée (voy. ci-aprés), et Letronne lui-méme con-
sent & admettre un Zodiaque duodécimal chez les Chaldéens, mais avec des
signes et des nons différents : ceci par respect pour le texte de Diodore
(Letronne, Sur lorigine du Zadxaque grec et UlUranographie des Chaldéens,
ibid., pp. 458-530). Il y avait & Denderah deux zodiaques, l'un intérieur (lc
seul cu'culmre trouvé jusqu'ici en Egypte), datant probablement de Cléopatre;
I'autre, rectangulaire (actuellement a la Bibl. nationale), faisant partie du pro-
naos dédié sous Tibére, entre 32 et 37 p. Chr. (Lepsius, pp. 102-103).



54 CHAP. Il — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

des équinoxes, des zodiaques qui plagaient I'équinoxe de prin-
temps dans le Taureau; mais on sourit du z&le anti-biblique de
Dupuis, qui, faisant permuter équinoxes et solstices, réclamait les
13,000 ans nécessaires pour que l'écliptique edt tourné de
180 degrés. L'insouciance d'un artiste du temps des Anlonins —
l'auteur du zodiaque d’Esneh — avait déchainé ce flot d’hypo-
théses, qui, en inquiétant les exégétes de la Bible, faillit trans-
former la discussion scientifique en querclle religieuse.

Quant aux textes qui attribuent aux Egyptiens l'invention du
Zodiaque, ils représentent 'opinion de scoliastes de basse épo-
que, qui montrent naivement leur ignorance. Macrobe explique
tout au long comment s'y prirent les Egyptiens pour diviser, &
l'aide de clepsydres, le cercle zodiacal en douziémes égaux !,
sans se douter que son procédé, bon pour mesurer des douziémes
de I'équateur, donnerait des fractions trés inégales du Zodiaque.
11 est tout a fait étranger au calcul des dvagopzi ou estimation des
ascensions obliques en degrés d’ascension droite. Servius a peut-
étre entendu parler des ascensions obliques, ¢’est-a-dire des arcs
inégaux du Zodiaque qui montent an-dessus de I'horizon en des
temps égaux, mais il parait confondre I'étendue réelle et le temps
d’ascension; il assure que les Egyptiens divisent le Zodiaque en
douze parties égales, mais que les Chaldéens admettent onze
signes seulement, et d'une inégalité qui peut aller du simple au
double 2. Au temps de Servius et de Macrobe, il y avait six cents
ans que les astrologues grecs étaient ou « Chaldéens » ou « Egyp-
tiens », et I'on ne saurait appliquer de pareils textes aux Egyp-
tiens d'Egypte ou aux Chaldéens de Chaldée.

Les égyptologues conviennent, du reste, que, si I'on trouve

1. Macrob., Somn. Scip., 1, 21, 9-23. Il ajoutc ingénument que ces Egyp-
tiens ont appelé ce cercle Zodiaque, quia signa Graeco nomine {gdia nuncu-
pantur. Disons, 4 sa décharge, qu'il n'a fait qu'appliquer aux Egypticns cc
que Sextus Empiricus (4dv. Astrol. §§ 24-26, p. 342) dit des Chald¢ens; que le
méme procédé, entaché de la méme crreur, se retrouve dans la Didascalie de
Leptine (Notices et Extraits des mss., XV1II, 2, p. 65), et que Ilipparque accuse
de la méme ignorance Aratus et Attale (Comm. in Arat. Phaen., 11, 1,§ 4 sqq.).
Cf. ci-aprés, ch. 1x.

2, Aegyptii duodecim esse asserunt signa : Chaldaei vero undecim. Nam Scor-
pium et Libram unum sig ipiunt... lidem Chaldaei nolunt uequales esse
partes in omnibus signis, sed pro qualitate sui, aliud signum XX, aliud XL
habere ; cum Aegyptii tricenas esse partes in omnibus velint (Serv., Georg., 1,
33). It y a 13 quand méme une réminiscence d'un fait exact; c'est que les
Chaldéens — et Egyptiens, quoi qu'en dise Servius — conservaient aux con-
stellations leur dimension naturelle et les faisaicnt, par conséquent, inégales.




LE ZODIAQUE CHALDEEN 55

dans les documents beaucoup de noms de constellations el de
décans, ou méme la preuve que les constellations étaient enfer-
mées dans des figures, ces constellations appartiennent & des par-
ties trés différentes du ciel et n’ont éLé remarquées, de préférence
A d’autres, qu'en raison de leur éclat. On sait que le régulateur
du calendrier égyptien était Sothis ou Sirius et son voisin Orion,
qui n’appartiennent pasau Zodiaque. De méme les décans, que les
Grecs feront plus tard entrer dans leur Zodiaque, étaient inégale-
ment et librement disséminés sur le pourtour de la sphére, de pré-
férence dans la région équatoriale. En un mot, il n'y avait pas de
Zodiaque égyptien; et on le congoit aisément, puisque les Egyp-
tiens, peu curieux de suivre la marche des planétes, ne se préoc-
cupaient pas de leur route oblique et avaient adopté une année
réglée sur le lever des constellations équatoriales *.

Pour la raison inverse, les Chaldéens, qui pratiquaient ’année
lunisolaire, avec la Lune pour régulateur principal, et atiribnaient
une influence prépondérante aux planétes, ont da distinguer de
bonne heure, entre toutes les constellations, celles qui ont I'hon-
neur d’héberger les astres errants. Si la Lune était toujours 1'objet
principal de leur attention, ce sont les étapes de sa route qu'ils
ont da noter tout d’abord, en tichant d'égaler le nombre de ces
étapes a celui des jours de la révolution sidérale de I'astre. La
logique postule un premier Zodiaque babylonien & 28 cases ou
mansions lunaires, tel qu'on le rencontre chez les Hindous et les
Chinois, zodiaque qui aurait été, ensuite et par surcroit, divisé
eu 12 étapes solaires 3. Nous ne saurions dire si les découvertes

1. Voy. les conclusions de Lepsius (Einleitung, pp. 121-125). 1l tient pour le
Zodiaque chaldéen, lequel (sur la foi de nos scoliastes) aurait été divisé en .
douzi¢mes réguliers par les Egyptiens, en admettant toutefois que les Egyp-
tiens ont accepté ensuite et transposé 4 leur usage le Zodiaque grec. C'est un
compromis assez obscur. Brugsch (op. cit., pp. 9 et 81) cite, comme preuve
que les Egyptiens donnaient aux constellations des figures plastiques, Sak ou
Sahu, le « Retourné », cest-A-dire Orion, représenté comme un roi marchant
la téte tournée en arriére. Orion est traversé par I'équateur. Ce qui intéressait
les anciens Egyptiens, ce n'était pas la place od était fixé le soleil quand il
tournait avec le ciel, mais la course horizontale qu’il était censé fournir pen-
dant la nuit. C'est autour de I'horizon qu'ils disposaient les maisons solaires,
avec les divinités connues plus tard sous le nom de décans. Cf. I'opinion
d’Anaximeéne : ody, 9 d yiv, Tepl adthy 8 otpépeahar todg Zotépag (Plut., Plac.
Phil., 11, 16. Stob., Ecl., 1, 24).

2. La révolution sidérale, qui raméne la lune en conjonction avec une méme
ttoile, est de 27i Th 43m 113, 5 : plus de 27 j., moins de 28. De 14 hésitation sur
le nombre des cases. Les 28 Nokhyottros (sic) du zodiaque lunaire hindou ont
L6 réduits & 21 (juxla cubicum pumerum, Chalcid., In Tim., § 143) au 1ve siécle



56 CHAP. 1l — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

récentes ont complétement salisfait la logique sur ce point et dans
quel rapport se trouvent avec un véritable Zodiaque lunaire les
vingt-huit « étoiles normales », inégalement espacées, sur les-
quelles les astronomes chaldéens du temps des Arsacides repé-
raient la marche des planétes *. Ce que nous cherchons, c'esl un
Zodiaque solaire dans l'antique Chaldée.

Le Zodiaque grec se compose de deux éléments bien dislincts :
les signes ({9dx) ou constellations qui se lrouvent semées aux
environs de I'écliptique ou route du Soleil, irrégulidres en posi-
tion et inégales en grandeur comme en éclat, et la répartition
arlificielle de ces signes dans des douziémes (SwBexarmpdépra) égaux.
Il est évident que, si 'on fait abstraction de ce dernier élément,
le plus important des deux et la marque spécifique du Zodiaque
grec, on doit trouver dans l'uranographie chaldéenne ou égyp-
tienne mention des constellations zodiacales, sous des noms et,
s'il y a lieu, avec des figures différentes. Pour savoir s'il y a eu
imitation de la part des Grecs, il suffira de rechercher s'il y a

de notre ére, suivant Guérin, op. cil., p. 50. Les Arabes, Persans, Chinois,
Coptes, ont conservé le nombre de 28. Cf.,en Egypte, les 28 ans du régne
d’Osiris, symbole de la révolution lunaire (Plut., De Isid. et Osir., 42), et les
28 jours durant lesquels le scarabée enterre sa boule de fiente, & fin de géné-
ration spontanée (llorapoll., Hierogl., 1, 10). Sur les questions abordées ci-
aprés, j'ai consulté, pour suppléer autant que possible & I'incompétence par la
diligence, les ouvrages ou articles de P. Jensen, Kosmologie (ci-dessus, p. 6,2);
Epping, Astronomisches (ci-dessus, p. 4), et, dans cet ouvrage (p. 150), la plan-
che Babylonische Thierkreise, plus les Neue babylonische Planeten-Tafeln (Z. f.
Assyr., V [1890], pp. 341-366, VI [1891], pp. 89-102 et 247-244); Hommel (arti-
cles cités ci-dessus, p. 11 note); les nombreux articles — trop nombreux
pour étre tous cités ici — dans lesquels R. Brown étudie I'uranographie
babylonienne, surtout d'aprés les stéles ou bornes milliaires du x* sidcle (?),
notamment Remarks on the Euphratean astronomical names of the Signs of
the Zodiac (Proceedings of the Soc. of Bibl. Arch., XIII [1891], pp. 246-211), et
une série d'Euphratean stellar researches, parmi lesquelles, ne 5 : The Archaic
lunar Zodiac (ibid., XVII [1895], pp. 284-303), ol on lit : « Since 1883 a lunar
Zodiac has been found in the cuneiform inscriptions, and therefore the argu-
mentum a laciturnitate, unsatisfactory at all times, vanishes » (p. 285).

1. Voy. Epping, Astronomisches aus Babylon, ch. 1v. Chaldiische Planelen-
Ephemeriden, pp. 109-175. Les 28 étoiles normales sont : 1,7 ). — II. § ¥.
— UL a7y, —1IV.n Pléiades ¢. — V.a ¢. — VI. 3 . — VI..{ . — VIIL.
TH.—-X.opd —X.yH. — XL e g —XIL 8 0. —XIIL & 5. — XIV.
€ 8. —XV.a §. — XVL p §. — XVILB & —XVIIL 8 mp. — XIX. ymp. —
XX. a mp. —XXI @ &, — XXII. 8 &, — XXIIL. § m. — XXIV. a m.— XXV. 6
Ophiuchus. — XXVI. a § . — XXVII. v % . — XXVIIL & %. Division absolument
irréguliére et qui sort méme du Zodiaque, Ophiuchus remplacant le Sagittaire.
On se demande si c'est par hasard, en fait seulement, que le nombre se trouve
borné a 28.



LE ZODIAQUE CHALDEEN 57

analogie entre les caractéres attribués aux constellations qui se
correspondent de part et d’autre.

En ce qui concerne les douziémes, la question parait tranchée.
Méme a 'époque des Arsacides, les Chaldéens, ennemis des abs-
tractions invisibles, n’avaient pas encore ramené les constella-
tions zodiacales & une étendue égale pour toutes !. On peut con-
clure de 13, & plus forte raison, qu'ils ne connaissaient pas les
dodécatémories uniformes au temps on ils étaient libres de toute
influence grecque.

Restent les signes ou figures. Les assyriologues contemporains
— ou du moins les plus prudents d’entre eux — n’ont pas encore
découvert dans les anciens documents une série compléte de
constellations zodiacales comparables aux {3z grecs; mais ils
signalent un Bélier, un Taureau, des Gémeaux, un Scorpion, une
Chévre pisciforme qui répondrait au Capricorne, el deux Poissons
ou hommes-poissons reliés par un ligamenl, comme ceux du
Zodiaque grec. Enfin, s’il n'y a pas de constellation du Lion, on
trouve le dieu solaire Nergal qualifié de Lion, et I'Epi que tient la
Vierge grecque est bien sémitique. La position présumée de ces
groupes d’étoiles sur la sphére semble indiquer que leurs noms
sont des métaphores suggérées par la température des parties de
I'année solaire correspondantes. Ainsi, trente sideles avant notre
tre, I'équinoxe du printemps était dans le Taureau. Le Taurcau
était alors le symbole de Mardouk, du soleil de printemps qui
sort des eaux hivernales et y est encore a demi plongé %. Les
signes d’hiver sont tous aquatiques, & partir du Scorpion, qui
correspondait alors & 'éqninoxe d’automne. Ce Scorpion pour-
rait bien étre le monstrueux Homme-Scorpion qui, suivant les

1. Voy. Epping, Astronomisches, pp. 148-149. Il y a eu cependant eflort
d’accommodation. « Il semble que I'on a donné 4 tous les groupes environ 300
d’étendue, & quelques degrés prés en plus ou en moins, de fagon A accentuer
une concordance avec les signes écliptiques actuels » (p. 149). Le Zodiaque
chaldéen ainsi constitué comprend les douze signes suivants, d’aprés Epping :

Ku =Y Nangaru = & Naru = £ Sakha =%
Te-te =9 A = § Agrabu = m Gu = =
Mas-masu = Y Ki =y Pa = » Zib = )

Sur l'interprétation de ces noms (ou autres substitués) et les figures des sus-
dits signes, voy. les conjectures de R. Brown (Proceedings, X111, pp. 246-271).
Epping propose ku = Chien; mas-masu = Jumeaux ; agrabu = Scorpion; pa =
Sceptre ; saklit = Capricorne: zib = Poisson.

2. Ceci pour expliquer la mutilalion du Taurcau, dépourvu d'arriére-train
dans le Zodiaque grec.


ma.su

58 CHAP, II. — L’ASTROLOGIE CHALDEENNE

légendes cosmogoniques, avait aidé Tiamat & résister au dé-
miurge Bel-Mardouk. L’épithéte de Lion conviendrait bien ap
soleil furieux du plein été. Enfin, I'Epi pouvait &tre non pas le
signe ou se trouvait le Soleil au moment de la moisson — laquelle
se faisait en Chaldée vers le mois de février — mais, au contraire,
le cigne qui se levait et souriait aux moissonneurs aussitot le
soleil couché *.

Le Zodiaque chaldéen ainsi ébauché aurait été subdivisé et
complété plus tard, peut-étre par suite de I'adoption de 'année
lunisolaire, "qui exigeait au moins douze compartiments. Le
dérangement de I'ancien systdme par le fait de la précession des
équinoxes a pu aussi motiver des retouches. Ainsi, s’apercevant
que I'équinoxe avait quitté le Taureau (2430 a. Chr.), les Chal-
déens auraient intercalé entre le Taureau et les Poissons un nou-
veau symbole solaire, le Bélier, pour marquer I'équinoxe du
printemps, et affecté la partie antérieure du Scorpion & I'équi-
noxe d'automne, tandis que le dard de ce méme Scorpion deve-
nait le prototype du Sagittaire grec.

Si complaisantes que soient les hypothéses 2, elles ne vont pas
toujours sans lacunes. Celle-ci explique mal ou I'absence d’un
signe consacré au solstice d’été, ou la nature de ce signe, qui
aurait été le modéle du Crabe (Cancer) grec, c'est-d-dire d'un
animal aquatique, tout & fait dépaysé an point ou le Soleil atteint
son maximum de puissance. L’explication du signe des Gémeaux
n'est pas non plus trés avancée qnand on a reconnu dans ces
« Grands-Jumeaux » des hypostases du dieu solaire Nergal, sym-
bolisant le caractére mixte de la température printaniére °.

En cherchant dans les légendes chaldéennes les preuves de
cette haute antiquité du Zodiaque, d'ingénieux érudits ont eu
I'idée de considérer le poéme en douze chants d’Izdubar (Gilga-

.

1. Avec le recours arbitraire & deux systémes opposés, le lever héliaque ct
anti-héliaque des constellations, on peut plier tous les faits & un plan préconcu.
A. Krichenbauer (Theogonie and Astr ie, Wien, 1881) n’éprouve aucune
difficulté & construire son prétendu Zodiaque égyptien du xxive sidcle avant
notre ére, o, grice au lever anti-héliaque, les signes d'été deviennent ceux
d’hiver et réciproquement (pp. 23 suiv.). C'est ce Zodiaque que les Chaldéens
auraient retourné avec le lever héliaque (!).

2. Celles-ci sont empruntées au livre déja cité de P. Jensen, Die Kosmologie
der Babylonier. Cf. Lenormant (op. cit. App. 1V, pp. 595-598).

3. Cette explication est empruntée, comme on le verra plus loin, aux astro-
logues grecs, qui appelaient « bicorporels » (Slcwpa-biformia) les signes
placés devant les signes « tropiques », et cela d'aprés les « Chaldéens », suivant
T'auteur des Philosophumena (V, 13).




LE ZODIAQUE CHALDEEN 59

més) comme le modéle ou peut-étre interprétation du cycle
zodiacal !. En effet, le premier type qui attire I'attention est le
taureau divin, Mardouk, coiffé de « cornes de souveraineté », et
le Taureau est aussi le premier signe du Zodiaque. Le neavi¢me
signe, le Scorpion, apparait dans le IX¢ chant du podme, 13 ou le
héros solaire Gilgamés rencontre des hommes-scorpions gardant
la porte du mont Masu. Le XI° chant du poéme, consacré au
récit du déluge, donne I'explication du signe du Verseaun,onziéme
du Zodiaque. Il faudrait d’autres raisons que ces aventureuses
conjectures pour nous faire admettre que les Chaldéens ont
« catastérisé¢ » les héros du podme, ou que le poéte a mis en
action les signes du Zodiaque *.

1. Voy. A. Quentin, L'épopée d’Isdubar (Rev. de UHist. des Relig., XXXI,
[1895], pp- 162-177). En général, on part de l'idée préconcuc que les anciens
chaldéens devaient nécessairement avoir un Zodiaque solaire, & douze compar-
timents, égaux ou non. Mais ce premier postulat n'est rien moins qu'assuré.
11 y a bien d'autres maniéres de diviser la route des planétes : par excmple,
en attribuant & chacune d’elles la propriété d’un des groupes d’étoiles rencon-
trés sur la route, le systéme astrologique des oixo: (ci-aprés, ch. vu). Suivant
la gonie babyloni le démiurge, aprés avoir fait les cinquante (?)
grands dieux ou étoiles de premiére grandeur, y ajouta lessept masi ou trou-
peaux placés sous I'eil des dieux planétaires. On ne sait ol sont ces masi,
mais il est au moins probable que ce sont des groupes d'¢toiles (tdv Baviw-
viwy of Soxtpdrator dyélag xaholor xvplwg tds actpixdg opalpag. Orac.
Chald., n° 142 Cory), et des groupes placés le long de I'écliptique. Cf. ci-dessus
(p. 54, 2) les signa undecim attribués aux Chaldéens.

2, L'exégése qui transforme les épopées en allégories astronomiques ou cos-
mogoniques est une invention stoicienne (ci-dessus, chap. 1, p. 30) ‘qui a fait
depuis une belle fortune et mérite d'étre ensevelie dans son triomphe. Ce qui
est absurde, ce n'est pas d’admettre quo tel dieu ou héros personnifie une
force de la nature; c’est de prétendre que cet étre, une fois con¢u comimne
individu vivant, reste symbole et ne fasse que des actions symboliques, expli-
cables seulement par les qualités de I'élément qu'il représente. Certains
exégetes expliquaient la « bataille des dieux » au XX© chant de I'lliade par
une conjonction des sept planétes (lleraclit., Alleg. Hom., 52: cf.supra, p.30,1).
Un érudit moderne, A. Krichenbauer (ci-dessus, p. 58, 1), fait de I'Iliade I'his-
toire allégorique d'une réforme du calendrier nécessitée vers 2110 a. Chr. par
la précession des équinoxes. Le solstice d'hiver passant du Verseau (Posei-
don) au Capricorne (Aiyai, Iliad., VIII, 203), Poscidon entre dans une grande
colére (Iliad., XIII, 1-38), colére partagée par le Taureau féminin (Héra Bod-
=t5), qui voit I'équinoxe passer au Bélier (Thétis). En 2400, Héra était unique
épouse de Zeus; de 2400 & 2100, elle a été inquidte et jalouse; en 2110, elle est
dépossédée | Aussi, pendant que Zeus dort, Iléra et Poseidon font reculer
vers I'Est équinoxes et solstices; d’o le courroux de Zeus, qui remet les choses
en place. Combats du Sagittaire-Apollon, du Lion-Arés, de la Vierge-Athéna,
de I'Ecrevisse ou Cancer-Aphrodite. Savait-on, avant Krichenbauer, que la
Gigantomachie avait eu pour cause, en 2400 a. Chr., le partage du Zodiaque .




60 CHAP. 11. — L’ASTROLOGIE CHALDEENNE

En somme, 'impression qui, pour un profane, se dégage de ces
ténébres, c'est que, faute de trouver dans la Gréce civilisée, a
religion anthropomorphique, la raison suffisante du Zodiaque, et
considérant que les Grecs eux-mémes reconnaissaient les pois-
sons de I'Euphrate dans le signe du méme nom, on est en droit
de supposer des emprunls faits 4 la Chaldée. C'est de la sans
doute qu'est venue l'impulsion initiale, l'idée d'enfermer les
groupes d'étoiles dans des figurations animales et comme une
premiére ébauche de I'uranographie grecque. Avec la prompti-
tude et la fécondité de leur imagination, les Grees ont fait le
reste : ils ont décoré leur ciel & leur facon, sans plus savoir ni se
soucier de savoir de qui ils tenaient ce qui leur était venu du
dehors. L'instinct populaire d'abord, le travail des mythographes
ensuite, ont rattaché tous ces catastérismes & la mythologie
nationale et effacé ainsi ou rendu méconnaissables les caractéres
exotiques qui en auraient décelé l'origine !. Méme si tous les types
du Zodiaque grec étaient chaldéens, nous réclamerions encore
pour les Grecs la construction du cercle ou anneau zodiacal,
géométriquement tracé a travers les constellalions, de I'échelle
idéale dont les douziémes réguliers empruntent les noms, mais
non les dimensions des groupes d’étoiles traversés par elle 2.

en quadrants, et que plus anciennement, vers 3200, la Titanomachie était
encore une bataille dont le Zodiaque était 1'enjeu ? L'extravagance a froid de
ce gros livre peut étre de bon exemple pour qui serait tenté de s'adonmer a
livresse allégorisante.

1. Ils y ont réussi pour presque toutes les constellations, sauf pour les Pois-
sons (ci-dessus, p. 87, et ci-aprés, ch. v) et pour I' 'Evydvaciy (Ingeniculatus-
Ingenubus),I' « Homme & genoux », qui est resté longtemps anonyme et a
fini par étre attribué a Hercule. Ce sont des traces d'emprunts. D'autre part, il
ne faut pas vouloir trouver des emprunts partout. On nous dit positivement
que les figures stellaires ¢étaient différentes chez les différents peuples,
agsertion encore vérifiable aujourdhui : &:3 xxl év Stagpdporg Ebveot Srdpopa
wal ti dvépaca v dotpwy dotlv edoslv. Ev yolv i 1dv Alyvwrivv cvaisa
obte b Apdxwy €01l vowGdpevos § dvopalidpevos, olte "Agrro:, oIte Knpels © AN
Erepa oyfpxta siddhwy xal dvédpata vebeapéva, Olrw & xal év Tf Tdv
XaA8aiwv (Ach. Tat., Isag., s. fin.).

2. Ceci semble un paradoxe i qui pense que la division duodécimale du
Zodiaque en 12 cases et 360 degrés cst nécessairement chaldéenne. Mais la
division de I'année en douzi¢mes est de droit commun, et le Zodiaque grec a
été longtemps subdivisé autrement qu'en degrés chaldéens. La division en
360 degrés n'était pas connue d’Eudoxe et n'apparait (chez llypsiclés) qu'un
peu avant Hipparque, lequel l'emploie couramment. Posidonins divisait
encore le Zodiaque et le méridien en 48 parties, c'est-a-dire en demi-heures
(Cleomed., Cyel. theor., 1, 10). On rencontre aussi des divisions en 60 parties
(Strab., II, p. 136, etc.) et en 144 (S. Empir., op. cif., §9, p. 339), ou en 36



LE ZODIAQUE HELLENIQUE 61

La construction du Zodiaque a été le dernier terme de ce tra-
vail d'assimilalion et d'invention. Les anciens navigateurs, dis-
ciples des Phéniciens, n'avaient besoin que des Pléiades, dont le
lever les invitait & reprendre la mer : leur attention se portait
sur le pole. Homére ne mentionne que « les Pléiades, le Bouvier
lent & se coucher, I'Ourse, appelée aussi Chariot, qui tourne sur
place en regardant Orion et seule ne se baigne pas dans 1'Océan ».
Il connait aussi I'astre « appelé le Chien d’Orion, lequel est trés
brillant, mais se lrouve étre un signe ficheux, car il apporte
aux malheureux mortels une chaleur bralante ». Hésiode, qui
enseigne aux cultivateurs & connaitre les saisons, se préoccupe
du lever d'Arcturus, des Pléiades et Hyades, d'Orion et Sirius.
D'ou venaient ces noms? Etaient-ils indigénes, ou transcrits, ou
traduits ? Les Grecs appelaient « phénicienne » (Powixr) la Petite-
Ourse, dite aussi « Queue du Chien » (Kuvdsovpx); mais Hésiode
connaissait déja des légendes qui faisaient des Ourses et d’Arctu-
rus, dit aussi « Gardien de 1'Ourse (‘Apxvogsrag) », des héros
arcadiens calastérisés. Qui a fait d’Orion un chasseur, avec son
chien Sirius, poursuivant les Pléiades ou poursuivi par I'Qurse
el tué par le Scorpion? Cassiopée (Kassiimetx) porte un nom
phénicien ; mais Sophocle I'englohait avec les Néréides et An-
droméde dans un drame de mythologie grecque. Nous verrons
plus loin combien est variée la tapisserie mythique brodée sur le
Zodiaque *.

Le Zodiaque devint nécessaire aux Grecs quand ils commen-
ccérent & observer de plus prés le cours du Soleil, de la Lune, ou
méme des planétes. Ils ne le regurent pas tout fait et ne le con-
fectionnérent pas d'un seul coup, sur un plan d’ensemble. 1l ne
fut méme parachevé qu'au temps d'Hipparque, lorsque, pour
avoir douze signes, on se décida & séparer les Pinces du Scorpion
et & en faire le signe de la Balance (voy. ci-aprés). Une mention
échouée dans la compilation de Pline nousapprend que Cléos-
trate de Ténédos, vers la fin du vi® si¢cle, y introduisit le Bélier

d'aprés les décans : divisions duodécimales sans doute, mais qui ont pu étre
dérivées de 12 sans emprunt direct & la Chaldée. Quant & I'emploi des degrés
(mofpat), minutes (Aewti), secondes (edzzpa hemtd) en Chaldée méme, c’est une
question qui dépasse ma compétence.

1. Sur les mythes astronomiques et la filiation de ces iythes, voy. le recueil
de textes et les savantes dissertations de C. Robert, Eratosthenis Calasteris-
morum religuiae. Berlin, 1878, 254 pp. in-4°, On y trouve mis en regard les textes
d'Eratosthéne, des scoliastes d’Aratus et Germanicus, d'llygin, et mention des
autres dans les notes ou les Epimelra.



62 CHAP. 1l. — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

el le Sagitlaire *. On ne nous dit pas s'il empruntait aux tradi-
tions chaldéennes et si le Zodiaque se trouva dés lors complet.
La division en douziémes égaux, qui est une violence faite 2 la
nature, ne put venir que plus tard, avec les observateurs armés
d'instruments d'une certaine précision, inslruments inconnus
avant la dioptre encore rudimentaire d’Eudoxe 2.

Ce qui est certain, c'est que les Grees n'ont pas attendu d'étre
initiés par Bérose aux arcanes de I'astrologie pour couvrir leur ciel
de figures symboliques, dessinées avec une minutie extréme. On
sait qu'Aratus de Soles, contemporain de Bérose, qui a fixé pour
toujours l'iconographie stellaire, n'a fait que versifier un traité
homonyme ($aivdueva) composé prés d'un siécle avant par Eudoxe
de Cnide. Or, ce guide du musée céleste indique dans quelle par-
tie du corps symbolique, téte, cou, épaules, ceil droit et gauche,
etc., se trouvent les étoiles, et quelle est I'attitude de la figure,
droite, couchée, agenouillée, tournée en' avant ou en arritre, en
dessus ou en dessous. Les astronomes grecs préparaient ainsi,
sans s'en douter, toute espéce de prétextes aux spéculations astro-
logiques des futurs « Chaldéens » de race grecque °.

1. Obliguitatem (signiferi) intellexisse, hoc est rerum fores aperuisse, Anazi-
mander Milesius traditur primus Ol. LVIII, signa deinde in eo Cleostratus, et
prima Arietis ac Sagitlarii, sphaeram ipsam ante multo Atlas (Plin. 11, § 31).
C. Robert (pp. 244-245) propose de corriger prima Avielis en primus, attendu
que le Scorpion devait étre connu au temps d'Homére (comme mélé a la
légende d’Orion), et que la mapBévog Aixn d'Tlésiode (Opp. et dies, 256) paralt
bien étre la Vierge. Cléostrate, auteur d'une "Astoohoyia versifiée (cf. C. Ro-
bert, p. 224), passe pour avoir introduit aussi dans le ciel les Chevreaux (Ilygin.,
13, 13-21), ce qui suppose I'existence antérieure de la Chévre.

2. Les anciens Chaldéens n’en avaient pas non plus, que je sache, et dés lors
tombe le roman de leurs observations si précises, au degré et i la minute. Ils
ont méme laissé & découvrir aux Grecs, dit-on (voy. Plin. . c.), un fait élé-
mentaire et de grande conséquence, I'obliquité de P'écliptique.

3. Cicéron assure qu'Eudoxe connaissait et dédaignait 1'astrologie : Ad Chal-
daeorum monstra veniamus, de quibus Eudoxus, Platonis audilor, in astrologia
(= astrc judicio doclissimorum homi facile princeps, sic opinalur,
id quod sm'zptum reliquit, Chaldaeis in praedictione el in nolatione cujusque
vitae ex natali die minime esse cvedendum (Cic., Divin., 11, 42). Cette aflirmation
inspire des doutes, un ouvrage d'Eudoxe ayant pu étre interpolé ou supposé
par un adversaire de I'astrologie. Mais Eudoxe connaissait par Hérodote (II,
82) la prétention des prétres égyptiens de prédire =7 éxagtoc Fuépn yevéuavos
dtéorar yxuphaet xal Gxwg tedeutiger xal bxoids Tt Faat, et cest & quoi fait
allusion Cicéron, pour qui Chaldaei signific tout simplement « astrologues »
(sauf exception, v. g. Divin., 1, 1 et 41). 11 n’en faut donc pas conclure que I'as-
trologie chaldéenne était en Gréce au Ivo si¢cle, ni méme que les
pronostics égyptiens fussent de lastrologie (ci-aprés, ch. xmy). Je tiens pour




LES PLANETES 63

Nous serons plus ménagers des droits éventuels des Chaldéens
en ce qui concerne les planétes. Ne fat-ce que pour distinguer les
plandtes des étoiles, surtout les planétes & marche lente, il faut
des observations longtemps continuées, et, pour avoir une idée
méme approximalive de leurs révolutions, le travail de plusieurs
générations est nécessaire. Les philosophes grecs, savants isolés
et improvisés, ne pouvaient qu'emprunter aux vieux peuples
d’alentour les données sur lesquelles ils édifiaient leurs systémes
cosmographiques. Démocrite savait qu'il y avait des étoiles
mobiles, mais, au dire de Sénéque !, il n’en connaissait ni le
nombre, ni la marche ; ce qui — soit dit en passant — rend bien
suspecte d’anachronisme la fameuse octave musicale des sphéres
de Pythagore. Platon connaissait les planétes ; mais, alors que
toutes les provinces célestes étaient pourvues de noms mytholo-
giques, les trois planétes supérieures restaient encore des astres
anonymes. C'est Eudoxe le premier qui, toujours suivant Séne-
que, « rapporta d'Egypte en Gréce » des tables de mouvements
planétaires 2.

Au temps de Sénéque, Babylone et la Chaldée n'étaient plus
que des souvenirs, et 'Egypte, encore active et vivante, avait fait
prévaloir, grice surtout aux faussaires alexandrins, ses prélen-
tions & la priorité en matiére de civilisation. Egyptiens et Chal-
déens sont des noms tellement permutables, quand il s'agit
d’astrologie, que nous pouvons sans scrupule substituer ceux-ci
4 ceux-13, ou, pour lout concilier, entendre qu'’Eudoxe rapporta
d’Egypte des notions qui y avaient été importées de Chaldée.

Quel pouvait étre ce bulin scientifique, qui arriva sans doute 2
point pour aider Platon & construire sa cosmogonie? Probable-
ment ce que les Grees ne pouvaien! pas improviser, des données
certaines sur la marche tantot directe, tantot rétrograde, des pla-
nétes, et sur la durée de leurs révolutions. C'est de 12 que Platon
—ou peut-étre avant lui les Pythagoriciens *—ont tiré I'ordre des

des Grecs avérés les « Chaldéens » qui, au dire de Cicéron (Divin. 1I, 42),
enseignaient vim quamdam esse signifero in orbe, qui graece ZwSiaxds dicitur.

1. Sen., Q. Nat., VII, 3. Texte cité ci-dessus, p. 14, 2.

2. Voy. ci-dessus, p. 52, en note. Aristote (Meteor., I, 6) cite aussi les
AlySmriot & propos d'occultations d’étoiles par des planétes.

3. Encore un probléme insoluble, ct toujours i cause des inévitables Egyp-
tiens, dont les scoliastes et commentateurs font les instituteurs de tous
les Grees qui se sont occupés de « mathématiques », & commencer par
Thalés, Pythagore et autres. Platon aussi est un ¢éléve des Egyptiens : Por-
phyre (ap. Stob., Ecl., 11, 7, 42, p. 386) était persuadé que Platon avait appris



64 CHAP, 1. — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

planétes le plus ancienncment connu et accepté en Gréce, par
application d'un principe irés simple, & savoir que les distances
des plandtes a la Terre doivent étre en rapport direct avec la
durée de leurs révolutions. La Lune était au bas et Salurne au
haut de I'échelle.

1l n'est pas sor que ce principe de pure mécanique n’ait pas
dépassé l'intelligence des Chaldéens et des Egypliens, 4 qui on ne
manqua pas d’attribuer par la suite les dispositions adoplées par
les philosophes et astronomes grecs, en vertu de cet autre prin-
cipe, que les Egypliens et Chaldéens avaient tout inventé. Ona vu
plus haut (p. 41, 1) que les Chaldéens rangeaient les planétes en
séries dont la raison nous échappe, peut-étre par ordre de
dignilé ou de grosseur présumée. En Egypte, abstraction faite du
Soleil et de la Lune, on a trouvé pour les cing planédles jusqu'a
huit arrangements différents, dont aucun n’est conforme a I'ordre
des distances !. Ne serait-ce pas que la notion de distance était

I'astrologie, avee horoscope, aspects et tout ce qui s’ensuit, auprés des « sages
Egyptiens » (tiv map’ Alyuzsiows cocidv). On ne peut se dépétrer de ce fouillis
de 1égendes, si l'on consent a y entrer : il faut faire table rase, en se souve-
nant que les astrologues avaient un intérét majeur & s'appuyer sur une
tradition antique, et & ne pas avouer que, cette tradition, ils la fabriquaient
eux-mémes.

1. Voy. Brugsch, Thesaurus, 1, pp. 64-79. Sur quatre tables de planétes des
XIXe et XXe dynasties (AB CD), on trouve la série Q ¥ 4 D Z’; sur une
cinquiéme (D?), la série Q ¥ b 7’ J'. A I'époque gréco-romaine, désordre
complet: & Edfou (E):Z°H Q $ ¥ ; 4 Denderah (F G): ¥ Q7 & Dhsa
Denderah encore (I Zodiaque circulaire) : ¥ 7° Q@ & D sur un sarco-
phage (I) et un papyrus (K), l'ordre ancien: Q ¥ & D 7. A moins de soute-
nir que les pritres laissaient faire les scribes et artistes, mais gardaient par
devers eux des systines secrets qu'ils ont transmis aux Grecs, comment
prendre au sérieux les textes classiques, qui sont ici plus confus et plus con-
tradictoires que jamais? Résignons-nous a administrer encore une fois les
preuves de lincurie et de I'ignorance de nos auteurs. Soit le systéme qui a
fait loi depuis le temps d'llipparque, c’est-a direla série C ¥ Q © & Z' b-
Théon de Smyrne, qui le trouve exposé dans le poéme astronomique
d’Alexandre d'Etolie — un contemporain d’Aratus, — le croit pythagoricien
(Theo Smyrn., pp. 138-140 Hiller). Macrobe (Somn. Scip., I, 19, 2), qui le dit
adopté par Cicéron et Archiméde, remarque que c’est le systéme des Chal-
déens, et qu'il différe de celui des Egyptiens adopté par Platon (C O Q ¥ &
7 b). Proclus est du méme avis : le systéme qui met le soleil au milieu des
planétes est une hypothése des pabnpatixol (Jn Tim., p. 257 F) ou une
révélation des théurges chaldéens (Procl. in Anal. sacra de Pitra, V, 2, p. 69).
Ptolémée (Almag., 1X, 1), qui l'attribue tois maka:otépos, n'y contredit pas, et
les assyriologues qui pensent avoir retrouvé la dite série a Borsippa (ci-des-
sus, p. 41, 1) tiennent le fait pour avéré. Cela n'empéche pas le retour offensif
des « Egyptiens », ramcnés & la charge par leur compatriote, 'Alexandrin



L'ORDRE DES PLANETES 65

étrangére aux anciens Chaldéens et Egyptiens? Allons plus loin.
Ne serait-ce pas que cette échelle de superposition, dont la
science grecque a séparé les échelons par d'immenses intervalles,
allait directement contre le postulat nécessaire de l'astrologie,
qui supposait un contact immédiat des planétes entre elles et des
planétes avec les étoiles fixes, celles-ci leur servant de troupeaux,
de maisons ou reposoirs, de fiefs diversement qualifiés? L'astro-
logie a été imaginée par des gens qui croyaienl tous les astres,
fixes et mobiles, & la méme distance de la Terre, ceux-ci circulant
au milieu de ceux-1, échangeant entre cux leurs sympathies et
leurs antipathies, combinant leurs influences, se guettant, s'atten-
dant, se dépassant, se visant de tous les points de la route, sui-
vant les régles d'une éliquette et d’'une balistique qui deviennent
un comble d'absurdité, transportées dans le monde dilaté et
étagé par la science astronomique. Ce qui nous étonnera le plus
au cours de cette étude, c’est que la foi astrologique ait pu s'im-
planter en Grace et y résister & la constatation de jour en jour
plus évidente des sacrifices qu'elle imposait 4 la raison !. Reli-

Achille Tatius. Et celui-ci parle commme un homine renseigné, disant qu'il y a
grande controverse sur la position des planétes et distinguant soigneusement
entre Egyptiens et Grecs. Or, suivant lui, en commencant la série par le haut:
térapros & fhiog xat’ Alyumtioug, Exvoc 82 xad’ "ENAnvag (Isagog., 17).
De Chaldéens, il n'est plus question. Ainsi, le systéme donné tout i 1'heure
pour chaldéen est égyptien, et le systéme platonicien, dit égyptien, devient
hellénique (xa8" "EAAnvaq)). Ajoutons qu'il s'agit 1a d'un point de premiére
importance, ce systéme i volonté pythagoricien, chaldéen, égyptien, hellé-
nique, étant la base de la construction astrologique (et soi-disant « babylo-
nienne ») des olxot (ci-aprés, ch. vi) et le régulateur du systéme (dit égyptien)
des chronocratories, lequel a engendré 'ordonnance actuelle des jours de la

(dite .chaldé )! Le besoin de la table rase se fait de plus en plus
sentir. Un indice curicux, qui donnerait peut-8tre la clef des arrangements
chaldéens et égyptiens, nous est fourni par la description cosmographique du
Xe livre de la Républigue de Platon, ol se trouvent mélées deux séries diffé-
rentes : l'une établie sur la largeur des cercles, c'est-a-dire sur la grosseur des
planétes; l'autre, sur les distances. L'ordre décroissant des grosseurs (suppo-
sées)est OC Q 8 7' D ¥, et Proclus dit que c'était le plus ancien : Avzth
& datlv R, ypaph v talrx v Py Swoplodamg MEews s xal § wiv mpotépa xal
dpyatoripa toi¢ peyéBzarv dxohouvdet tdv xab éxdarny apaipav dotépuy
(ap. Pitra, Anal. sacra, V,2, p. 68). Sur la correction qui a substitué I'ordre des
distances & l'autre, voy. ci-aprés, ch. 1v. La série susmentionnée d’Edfou est
conforme & 'ordre décroissant des grandeurs réelles.

1. Il ne s'agit pas ici de la raison populaire, qui est la complaisance méme
et n'oppose aucune résistance au désir, surtout au désir de savoir I'avenir. Du
reste, le vulgaire ne se pose pas l'objection. « Certaines gens, dit Hygin
(Astron., 1V, 14), se figurent, quand on dit que le Soleil est dans le Bélier ou
dans un signe quelconque, que le Soleil chemine sur les étoiles mémes du

5




66 CHAP. 1. — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

gieuse et raisonnable & sa facon en Chaldée, cette foi est restée
religieuse en Gréce sous son masque scientifique, et on n’osa
plus la trouver déraisonnable quand les Stoiciens, Hellénes &
moitié et Orientaux & demi, eurent certifié qu’elle ne I'était pas.

Nous aurons assez d’occasions de retrouver sur notre chemin
les. Chaldéens et Egyptiens. Pour clore provisoirement la liste
des emprunts faits & 1'Orient, il ne reste plus qu'a rechercher la
liste des noms donnés en Gréce aux planétes. Comme pour les
signes du Zodiaque et les constellations en général, astrologues et
astronomes ont méme nomenclature. Les noms de ®xivwv pour
Saturne, de ®2:{0wv pour Jupiter, de Muvpéeic pour Mars, de
dwogdpoc pour Vénus, de EtiAB6wv pour Mercure, sont des
qualificatifs qui ont en grec un sens trés clair. Sont-ce des tra-
ductions d’épithétes attribuées aux dieux-planétes chaldéens?
C'est possible, probable méme, pour les planétes autres que
Vénus *. Celle-ci, par son éclat, avait attiré de tout temps l'atten-

Bélier » (cf. Ach. Tat., Isag., 18). De ces gens-la, il y en a peut-étre aujour-
d'hui autant qu'autrefois. Mais l'astrologie n'est pas une superstition popu-
laire : ses dogmes ont été forgés, en Gréce comme en Chaldée, par une élite
intellectuelle et défendue par elles, des siécles durant, contre les assauts des
dialecticiens. Ce qui est merveilleux, c'est la foi raisonneuse d'un Ptolémée,
I'homme de son temps qui connaissait le mieux la structure de 'univers et
qui écritsa Tétrabible apres I'Almageste.

1. On voit recommencer ici le fastidieux débat entre Egyptiens et Chal-
déens. Firmicus, parlant des planétes, écrit : Sed has stellas non eodem
nomine quo nos aut quo Graeci, Aegyptii nominant; nam qui a nobis Saturnus
dicitur ab Aegyptiis ®aivwy vocatur; quem nos Jovem vocamus, Aegyptii
PatBovra vocant ; qui a nobis Mars, ab illis Mupd e ¢ dicitur, quae a nobis
Venus, ab illis ®w a9 dpos vocatur ; quem nos Mercurium dicimus, illi Tt i\
6ovta vocant (Firmic., 11, 2, 2 Sittl). De méme Jean de Lydie (Mens., 11, 8 :
Etihovri... xat’ Alyumtiovs oltw xahovuévw, ‘Epuod 8 toltov "EAAmveg
elvar Boddovrat). D'abord, le fait est matériellement faux. Astronomes et
astrolog grecs emploient ordinairement les vocables épithétes signalés ici
comme « égyptiens » : quand ils se servent des noms divins, ils ne disent pas
Kpdvog, Zess, mais & tol Kpdvou, vo0 Aw¢ (3athp); et les Latins, Saturni, Jovis
stella. Ce sont les littérateurs qui abrégent et disent Saturne, Jupiter, etc.
Ensuite, qui n'admirerait ces Egyptiens donnant des noms grecs? 1I n'est
pas probable que Firmicus entende par 1a des noms dont ces mots grecs sont
la traduction : « Egyptiens » signifie pour lui « astrologues », au méme titre
que « Chaldéens » pour d'autres. Ce sont ces Egyptiens qui appellent le cli-
matére de la 63° année dv8pox hd¢ (ci-aprés, ch. xv). Marcianus Capella (VII1,
858), autre demi-savant, est d'avis que les noms épithétes ont été ajoutés
aprés coup aux noms divins. Mais ces nomns divins étaient parfois contestés
(pour Mars, Vénus et Mercure, voy. ci-aprés, p. 68, 2), tandis que les noms
épithétes étaient universellement acceptés. On croirait plutdt que ceux-ci ont
ét¢ donnés d'abord aux planétes par les astromomes, et que les autres ont




LES NOMS DES PLANETES 67

tion, et elle porte déja dans Homaére le nom d’ ‘Ewsgdpog, que
lui conserve Platon !. Le nom de Phosphoros est un compromis
qui doit dater du temps ou fut reconnue I'identité de Pétoile du
matin (‘Ewogépoc) et de I'étoile du soir (“Eomepog), c’est-a-dire du
temps de Pythagore. A ces noms épithétes se sont superposés, ou
plutét accolés, des noms divins qui — bien qu'employés aussi par
les astronomes — sont les noms véritablement astrologiques, ceux
qui rendent compte des divers genres d'influence et du sexe attri-
bués aux planétes. 11 s’est produit 12 une espéce d'intrusion de
I'astrolatrie dans la théologie grecque, et comme une spoliation
qui enleva aux vieux types mythiques de Kronos, de Zeus, d’Arés,
d’Aphrodite et d’'Hermés leur 4me humaine, la raison d’étre des
légendes dont se composait leur biographie. Cette spoliation se
fit lentement et par déviation de I'idée premiére 2, qui avait été

été imaginés ensuite pour trouver des équivalents aux dieux chaldéens. — Du
cbté chaldéen, méme jeu : les noms sont chaldéens, tout en restant grecs.
Diodore (1I, 30) dit que, sauf Saturne, les Chaldééns tods &AMovs Tetrdpac
buolwg Toic wap” Rulv dotpordyos dvopdlousty, "A peog, ’Appoditng, ‘Eppod,
A6, Soit! cela peut encore s'expliquer : il s'agit de dieux analogues de part
et d'autre. Mais voici des textes qui appellent chaldéens les noms épithétes
donnés par d'autres pour égyptiens. A propos de Saturne, &8ev xal Bafu-
Adviot Palvovta adtoy mpoonydpeusav (Valens ap. Salmas., p. 596). Un
autre assure gravement que les « Chaldéens et Egyptiens d'auprés Zoroastre et
Hystaspe» sont les auteurs de la semaine et des noms de planétes différents des
noms de divinités grecques (lo. Lyd., Mens., I1, 3). On a vu plus haut combien
les identifications de planétes sont controversées entre assyriologues, et
jlignore si, dans la trop riche nomenclature de leurs noms, il en est qui
puissent se traduire exactement par les vocables grecs. Quant aux noms égyp-
ticns, on en a vainement cherché d'analogues, soit & 1'époque pharaonique,
soit 4 I'époque gréco-romaine (voy.Brugsch, Thesaurus, I, pp. 65-18). Au temp$
des Pharaons, Jupiter s'appelait « Horus qui ouvre le secret » (Hur-up-Seta);
Saturne, « Ilorus taureau du ciel » (Hur-ka-pet) ; Mars, « Horus de 1'horizon »
(Hur-yuti); Mercure, Sebgu = sotty0s, le dieu « crocodile »; Vénus, Usiri ou
Bennu (Osiris, étoile du soir, rapide comme l'oiseau Bennou; plus tard, nutar
dua, dieu ou étoile du matin). Les variantes de I'époque romaine sont insi-
gnifiantes et portent sur les attributions des planétes & des divinités (Osiris-
Némésis-Iléraklés-Apollon-lsis) qui ne correspondent pas aux divinités pla-
nétaires grecques. Ce qui résulte assez clairement de tout ceci, c’est que les
Graeculi de basse époque, ignorants ou indigérés de livres apocryphes, par-
laient & tort et & travers de ce qu'ils ne savaient pas, prodiguant les Egyptiens
derencontre et les Chaldéens d'occasion, et que tous leurs textes mis ensemble
ne valent pas un document authentique.

1. llom., Hied., XXIlI, 226. Plat., Tim., p. 38 D.

2. En Chaldée aussi les planétes restent distinctes, par le nom, des divinités
qui les animent et qui pouvaient étre congues tantdt comme identiques, tantot
comme associées aux planétes elles-mémes.



68 CHAP, 1I. — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

d’attribuer & chacun de ces dieux la propriéié ou le patronage
d'une planéte. Cependant, l'identification de la divinité et de
I'astre ne fut jamais assez compléte pour faire tomber en désué-
tude les expressions correctes : « astre de Kronos », « astre de
Zeus » etc. !. La mythologie nationale résistait & I'attraction de
I'astrolatrie chaldéenne, méme accommodée a la grecque par
l'auteur du Timée.

S'il y a lieu de supposer que l'attribution de la plandte Mercure
a4 ce dieu (Hermés), attribution déja connue de Platon, est due
4 linflux des idées chaldéennes — fussent-elles venues par
I'Egypte, — & plus forte raison, l'association d'Arés, Zeus et
Kronos aux trois planétes supérieures. Arés n'a jamais ét6 un
dieu populaire, et Kronos passait pour étre retiré du monde des
vivants. Ce sont des savants qui, fouillant la mythologie grecque
pour y trouver des types assimilables & des modéles exotiques,
ont fait les comparaisons et pesé les analogies. Rappelons ici que
personne n'a déployé dans I'exégése allégorique autant de virtuo-
sité que les Stoiciens, lesquels, Asiatiques pour la plupart, ont
été, en outre, les premiers disciples et collaborateurs de Bérose.
Nous admettrons donc, sans insister davantage, que 'attribution
des planétes & des divinités choisies comme équivalents approxi-
matifs des divinités chaldéennes a été sinon faite par les Stoiciens, .
.du moins justifiée par eux, soudée & la physique et & la mytho-
logie, en un mot, adaptée aux exigences de I'astrologie savante %

1. En fait, les astrologues grecs pratiquent I'identification, car, comme nous
le verrons, l'influence des planétes est absolument conforme au caractére des
divinités qui y sont logécs. 11 ne reste que la distinction platonicienne entre
I'dme divine et le corps igné, distinction qui parait méme dans la conception
stoicienne. Aussi voit-on Juvénal (X, 313) attribuer 'adultére de I’Arés homé-
rique astro Martis, et S. Augustin s'égayer sur le compte des dieux catasté-
risés, en demandant pourquoi Jupiter est moins brillant que Vénus ou plus
bas que Saturne. Cependant, méme dans ce passage, l'auteur de la Cité de Diex
(VI1, 15) emploie plus souvent V'expression stella Jovis, Veneris, que Jupiter,
Venus. 11 dit : quare Janus non accepit aliquam stellam? ce qui indique bien
la distinction. Cf. le langage parfaitement correct de Cicéron : ea quae Salurni
stella dicitur ®aivev que a Graecis nominatur, etc. (Cic., Nat. Deor., 11, 20).
Du méme, & des siécles de distance, Probus (in Georg., 1, 336).

2. La liste, incompléte au temps de Platon (ci-dessus, p. 21), est compléte
dans Aristote, qui connaft les « astres » 7ol Kpdvov (Metaph. XI, 8, 7), o0
Aubg (ibid. et Meteor., ch. vi), o0 "Apeog (De caelo, 11, 42) — si toutefois ces
passages n'ont subi aucune retouche de la part des éditeurs antiques. Assimi-
lations concurrentes dans le Ps.-Aristote (De mundo, § 25-27) : " = Arés ou
Hérakles; Q = Aphrodite ou Iléra; P = Hermés ou Apollon; surabondance
due.aux hypothéses stoiciennes (voy. ci-aprés, ch. 1v).



LES DIVINITES PLANETAIRES 69

Istar et Nergal trouveérent aisément leurs congénéres en Aphro-
dite et Arés : I'équivalence fut d’autant plus exacte pour Aphro-
dite qu'elle était elle-méme une divinité orientale, procédant
d’Astoreth ou Astarté, I'Istar syrienne. La planéte de Mardouk
fut assignée & Zeus, non sans une modification sensible de son
caractére, le sens moral des Hellénes ayant attribué au « pére
des dieux et des hommes » une sérénité et une clémence que
n'eut jamais le redoutable démiurge babylonien. Les adaptateurs
durent étre plus embarrassés encore de trouver dans le panthéon
hellénique des types assimilables & Nabou et & Ninib. Comment
le dieu Ninib, l'irrésistible, qui déchaine & son gré les tempétes
et les souflles fécondants, est-il devenu le sage et morose Kro-
nos ? Les raisons ne manquent pas sans doute : elles sont méme
trop nombreuses pour étre claires. Ninib est un ancien dieu
solaire, le premier-né de Ea, remplacé & I'hégémonie par Mar-
douk, de méme que Kronos, appartenant & la génération archai-
que des Titans, a été remplacé par Zeus. Ninib représentait le
soleil a I'horizon, levant ou couchant — couchant surtout, — et
Kronos passait pour habiter les Iles Bienheureuses, par dela les
rivages de 1'0Océan occidental !. Enfin, Kronos avait avec l'idée
de génération et de paternité des affinités que met en évidence
son assimilation avec le dieu lalin Saturne, le dieu des « semail-
les », et il se rapprochait encore par 13 de Ninib, comme aussi
par la sagesse mélée parfois de dissimulation qui sied aux vieil-
lards. L'assimilation de Nabou a Hermés dut &tre revisée et
acceptée par les Stoiciens, encore qu’elle edt 616 faite a la légére?.
Comme Ninib, Nabou est un dieu déchu. Jadis le premier & Bor-
sippa, il avait dd céder la primauté & Mardouk, le favori des Baby-
loniens. Comme Ninib, il était aussi un dieu fécondant, mais avec
bien des restrictions. Sa planéte, rarement observable dans nos
climats, était pour les Chaldéens un brasier auquel ils prodiguent
les épithétes de « défavorable », « incendiaire », « récalcitrant »,
« ennemi », « méchant », « léopard », « renard », etc. Le renard
fait songer a l'artificieux Hermés, et il ne faut pas oublier non

1. Néanmoins, le H grec « se réjouit » & I'Orient (ci-aprés, ch. 1v).

2. La véritable raison de l'assimilation Nabou-llermés est peut-étre que
Nabou ou Nebo était en Chaldée I' « interpréte » (éppnvedc) par excellence (cf.
ci-dessus, p. 40, 3): le titre traduit aurait donné le nom. Il va sans dire que
les adaptateurs n'ont pas commis I'imprudence de contrecarrer les idées cou-
rantes en ce qui concerne les « luminaires ».Ils n'ont pas essayé d'dter &
Séléné-Hécate-Artémis son sexe pour 'assimiler au dieu Sin, ou de lui donner
le pas sur le Soleil.



70 CHAP. Il. — L'ASTROLOGIE CHALDEENNE

plus que I'Hermés psychopompe, le pourvoyeur des bichers et
des enfers, était aussi un dieu redouté; mais il est certain,
d’autre part, que les astrologues grecs ont fait prédominer dans
le type d'Hermés-Mercure l'ingéniosité réfléchie et I'art de char-
mer par la parole, aptitudes qui ne vont guére 4 I’ « Etincelant »
(2= (A6 wv) chaldéen.

Les caractéres des planétes étant, plus encore que ceux des
signes du Zodiaque, le fondement de toutes les inductions astro-
logiques, le raccordement qui se fit alors entre la théologie
chaldéenne et la mythologie grecque eut sur la doctrine qui allait
en sortir une influence souveraine. C'est I'horoscope de l'astro-
logie hellénique que fixaient les négociateurs qui ont opéré la
suture. La charte ainsi dressée restait d’ailleurs assez vague et
assez souple pour permettre aux astrologues d'y faire entrer ou
rentrer toutes les variantes qu'ils tireraient de leur propre expé-
rience ou des traditions encore inutilisées de la Chaldée et de
I'Egypte.

En résumé, pour mettre au net, avant d’aller plus loin, les
conclusions a tirer de ces prolégoménes : I'astrologie grecque —
en tant que méthode divinatoire, usant de l'astronomie comme
moyen — l'astrologie grecque, disons-nous, a été suscitée par
Pastrologie chaldéenne, qui lui a fourni, avec tout ou partie des
signes zodiacaux et les types planétaires, les plus indispensables
de ses instruments. Nous ne pouvons plus savoir si l'astrologie
chaldéenne elle-méme, & 'époque ou elle greflait ainsi ses doc-
trines sur un tronc nouveau, s'était incorporé des traditions
égyptiennes ou mélée en Egypte & des traditions locales, qui
auraient été importées de l1a en Gréce longtemps avant les
dogmes venus directement de la Chaldée. Les documents cunéi-
graphes de Tell-el-Amarna prouvent que, dés le xv® sidcle avant
notre 2re, il y avait des relations actives entre I'Egypte et la
Chaldée, mais ils ne jettent aucune lumiére sur ces questions,
rendues insolubles par I'incohérence des témoignages. Il est donc
prudent de s’en tenir, dans la recherche des origines, a 1'astrolo-
gie chaldéenne. Que si I'on veut se faire une idée de la genése de
celle~ci, il faut écarter toute la fantasmagoric des interminables
si¢cles d’observations et d'expériences allégués par les profes-
seurs d’astrologie. L'expérience ne peut que détruire les ceuvres
de la foi. L'astrologie chaldéenne repose sur le fondement pri-
mordial de toutes les religions ; sur la logique animiste, qui veut
que tout soit ma par des volontés, et sur le sentiment, qui exige
que ces puissances soient principalement et perpétuellement



CONCLUSION et

préoccupées de 'homme. La nature du pays, le climat, I'exis-
tence d'une caste sacerdotale curieuse des choses inaccessibles
au vulgaire, ont tourné cette logique et ce sentiment du coté des
astres. La religion y a domicilié ses dieux, les répartissant
d'aprés des affinités imaginées entre 1'éclat, la couleur, la posi-
lion, I'allure, j’allais dire, les mceurs des astres errants, rois du
peuple des étoiles, et les types divins issus de la méme imagina-
lion créatrice.

La s’arréte la série régressive des causes. Nous n’avons plus &
nous préoccuper que de la série descendante, qui commence avec
le développement autonome de I'astrologie grecque.



CHAPITRE III

LES DOGMES ASTROLOGIQUES

L’astrologie rudimentaire des Orientaux, & peine dégagée de la
religion qui l'avait engendrée, n’exigeait pas un grand effort de
raisonnement. Les astres étaient des dieux ou des véhicules d'ot
les dieux surveillaient le monde, et il allait de soi que ces dieux
avaient & la fois la volonté et le pouvoir d'intervenir dans les
affaires du monde terrestre. Nulle difficulté de concevoir pour-
quoi et comment ces dieux agissaient : ils agissaient parce qu'ils
le voulaient et comme il leur plaisait. L'esprit oriental ne se
posait méme pas le probléme autour duquel s’acharne la logique
des peuples mieux doués : I'impossibilité de convertir des volon-
tés supposées libres, et méme capricieuses, en lois naturelles,
dont T'effet est présumé nécessaire et partout identique. Cepen-
dant, 'astronomie fait naitre d’elle-méme 1'idée d'ordre, de
régularité; et les prétres chaldéens, qui fondaient précisément
sur I'expérience acquise les pronostics applicables & I'avenir,
n'ont pas pu écarter de leurs calculs le postulat qui en faisait
toute la valeur, & savoir que les mémes causes doivent produire
les mémes effets. En tout cas, ils paraissent s'étre refusés aux
concessions qui leur auraient fait abandonner la conception reli-
gieuse de l'univers pour le mécanisme scientifique. Les mouve-
ments des planétes comportaient & leurs yeux une certaine
somme d’imprévu. Elles n’arrivaient pas toujours A I'heure dite
aux rendez-vous supputés d’avance, aux rencontres avec les étoiles
fixes. Celles-ci méme ne pouvaient étre reconnues invariables
dans leurs positions que par des mesures précises. Les Chaldéens
ne paraissent pas non plus avoir fait de découvertes scientifiques
susceptibles de les troubler dans leur foi traditionnelle. Nous
ignorons l'idée qu'ils se faisaient de I'étendue du ciel; mais il est
probable qu’ils croyaient bien s’étre notablement rapprochés



L'INFLUENCE DES ASTRES 13

des dieux quand ils avaient installé leur observatoire au haut
d'une zigurat & sept étages !. Leur pieuse routine les préserva des
théories subversives qui ailleurs élargissaient le monde et recu-
laient & d'énormes distances les générateurs d'énergie sidérale,
en méme temps qu’elles rapetissaient le but visé par toutes ces
forces célestes, I'homme et son habitacle. )

C'est précisément & des esprits déja familiarisés avec ces vastes
perspectives, armés de dialectique et déshabitués de croire, que
fut offerte 1'astrologie chaldéenne, comme um ensemble de faits
longuement vérifiés, dont 'explication rationnelle restait & cher-
cher. Le plaisir de trouver des théories pour des faits donnés
comme certains, de transformer en science raisonnée un amas de
traditions importées & I'état brut, dut avoir un singulier attrait
pour les Grecs, qui avaient un godt égal pour les discussions et
les nouveautés. Eux seuls ont pu travailler & satisfaire un besoin
intellectuel que leurs devanciers ne ressentaient pas. C'est chez
eux que l'astrologie est devenue une science, une « mathéma-
tique », appuyée sur un certain nombre de propositions fonda-
mentales, auxquelles une espéce de consentement universel finit
par donner la valeur d’axiomes. Nous verrons plus tard comment
et avec quel succés ces propositions furent défendues contre des
arguments contraires?: pour le moment, il serait a propos de les
formuler et de nous rendre compte de leur solidité en mesurant
la largeur de leurs assises.

La plus générale se réduit a affirmer que les astres exercent
sur la terre et ses habitants une influence prépondérante. Cette
proposition, pour les adeptes de la philosophie mystique issue de
Pythagore et de Platon, n’avait pas besoin d’étre démontrée. Les
astres étant des dieux, et méme des dieux créateurs des orga-
nismes terrestres, il n’y avait plus qu’a poser une question subsi-
diaire, celle de savoir si cette influence peut étre connue et
distinguée de toute autre. La queslion ainsi posée était facile-
ment résolue. L'action divine pouvait étre connue, jusque dans
ses divers modes, soit par révélation expresse faite par les dieux
eux-mémes, soit par la révélation naturelle, qui est la raison
avertie par I’expérience. Les « physiciens », s'il en restait encore,

1. Cest I'idée que l'auteur de la Genése (X1, 4) préte aux constructeurs de
I'observatoire babylonien (Et dixerunt: Venile, faciamus nobis civitatem, et
turrim cujus culmen pertingat ad caelum), et Jahveh semble bien avoir eu
peur qu'ils n’y réussissent.

2. Voy. ci-aprés, eh. xv1.



T4 CHAP. lII. — LES DOGMES ASTROLOGIQUES

étaient sensibles & un argument dont, grice a une équivoque
habilement entretenue, 'as(rologie s’attribuait tout le bénéfice.
Le Soleil n’était-il pas, de I'aveu de tous, le régulateur de la vie
végétale etanimale ? La Lune, & laquelle I'antiquité attribuait une
quantité d'influences particuliéres en dehors du mouvement des
marées !, n'agissait-elle pas sur tout étre et toute chose ter-
restre ? Et pourquoi ce qui était incontestable pour le Soleil et la
Lune ne serait-il pas vrai aussi, toutes proportions gardées, des
étoiles, fixes on errantes? Les planétes n’étaient aprés tout que
des soleils plus petits ou des lunes plus éloignées 2. Les éloiles
fixes indiquaient par leurs levers et couchers héliaques les étapes
de l'année solaire : elles accompagnaient de leur présence les
vicissitudes des saisons, les chaleurs, froidures, vents et pluies,
et, qu'elles fussent pour les théoriciens le signe seulement ou la
cause de ces phénoménes 3, le résultat pratique était le méme.
Aussi, méme avant d’avoir soup¢onné les mystéres de 1'astrologie
chaldéenne, les Grecs avaient spontanément ébauché une science
des régions supérieures ou Météorologie, qui devait les mettre a
méme de prévoir les variations et accidents atmosphériques.
Dans cette science, dite aussi des « Pronostics », fondée sur les
observations des laboureurs et des marins, Aristote avait fait
entrer tout récemment les pronostics hasardeux 2 tirer de 'appa-
rition des cométes *. La météorologic grecque s’acheminait ainsi

1. Aristote attribuait le phénoméne des marées & la pression des vents
excités par le Soleil : Pythéas de Marseille pensait que la Lune en croissance
provoque le flux, et en décroissance le reflux; Séleucus « le Chaldéen », par-
tisan de la rotation de la Terre, invoquait la compression de I'atmosphére
causée par le mouvement contraire de la Terre et de la Lune; Posidonius
reprenait 'explication d'Aristote, en substituant la Lune au Soleil (cf. Diels,
Dozographi graeci, pp. 382-383).

2. Cette idée existe, pour ainsi dire & I'état latent, dans la mythologie chal-
déenne, o les dieux planétaires sont pour la plupart d’anciens dieux solaires
déchus et rapetissés (cf. ci-aprés, ch. 1v, les affinités entre le Soleil et
Saturne).

3. Geminus (Isagog., 14) consacre tout un chapitre & réfuter I'idée que les
constellations notées dans les calendriers influent sur terre; que le Chien, par
exemple, soit cause de la chaleur « caniculaire ». Quelle que soit, dit-il, la
nature de ces astres, ignée ou éthérée, od8eplav cupunddeiay ¥yt mpés T4 éml TiC
THi¢ yivdpsva, ‘H ydp abpmaca v xévrpov Aéyov Exel mpos Thy tdv dmhaviy opaipav,
xalodBewla dmopopd 003t dmdppora Srinveltar dmd Tdy dmhavidy datépuy dnl Thy Yiv.
Mais lui-méme admet, quoique fort atténuée, 1' dndgfoia des planétes, d’ Gv
wal Suvdpeg éml why Ry wlnvoust. On voit combien était répandue et vivace
T'opinion qu'il combat.

4. Voy. ci-aprés (ch. x1), cométes, Prognostica, Atoonpeia, etc.



LA SOLIDARITE UNIVERSELLE 5

d'elle-méme dans des voies ou elle allait rencontrer I'astrologie
chaldéenne, et son apport fut adjoint aux modes de divination
préconisés par la doctrine nouvelle.

Evident pour les mysliques, plausible et dans une certaine
mesure acceptable pour les naturalistes, le postulat initial de
I'astrologie devint un dogme pour les Stoiciens, qui étaient a la
fois 'un et l'autre. Ce dogme, qui contenait pour eux la raison
ultime des choses, le fonds et le tréfonds de la religion et de la
morale, ils ne se lassérent pas de l'affirmer et d'entasser a
I’entour, pour le fortifier, tout ce que les systémes philosophiques
ou religieux leur offraient de comparaisons et d'analogies pou-
vant servir de démonstration. L'influence des astres sur la terre
devint pour eux un cas particulier de la « sympathie » ou solida-
rité de toutes les parties de I'univers : solidarité non pas idéale,
morale, mais matérielle comme la substance de I'Etre, et réalisée
4 tout moment par un échange incessant de molécules ou de
mouvements propagés. Les Stoiciens savaient ce que la Terre
envoyait aux astres de la-haut, foyers de feu intelligent : avec
Thalés, Parménide, Héraclite, ils pensaient qu’elle les nourrit de
ses vapeurs !, les plus grossiéres alimentant les astres inférieurs,

1. C'est une opinion générale chez tous les « physiciens », fondée sur le fait
que le Soleil « desséche » I'eau, une réponse a cette question de sens com-
mun : d'od vient que les astres bralent sans se consumer ? (quia nullus ignis
sine pastu aliquo posset permanere. Cic., Nat. Deor., 11, 15, § 40. Cf. Agni nourri
par le Séma hindou). Doctrine de Thalés et autres Ioniens et Eléates : tpépesdat
tod¢ dotépag dx v 4md yi¢ avabuprdaewg (Stob., Ecl., I, 10, 24. Plut., Plac. phil.,
1, 3; 11, 17). Pasci aquis marinis sidera, i. e. ignes caelestes, physici docent
(Serv., den., 1, 608). On pouvait méme dire que la Terre avait engendré les
astres, étant la mére du Ciel (Ouranos). Chrysippe avait fait le triage entre
aliments; I'ean douce pour la Lune, I'eau de mer pour le Soleil (Stob., Ecl., I,
25-26), — ali autem solem, lunam, religua astra aquis, alia dulcibus, alia
marinis. Eamque causam Cleanthes affert cur se sol referat nec longius pro-
grediatur solstitiali orbe itemque brumali, ne longius discedat a cibo (Cic.,
Nat. Deor., 111, 14, § 37). Cela expliquait I'intelligence supérieure des astres.
Quin eliam quo cibo ulare, interesse aliquid ad mentis aciem putant. Proba-
bile est igilur praestanlem intellegentiam in sideribus esse, quae et aetheriam
purtem mundi incolant et marinis terrenisque umoribus longo intervallo exte-
nuatis alantur (Cic., Nat. Deor., 11, 16, § 43). A ce compte, les étoiles fixes sont
plus intelligentes que les planétes (ce qui était aussi I'avis des platoniciens),
Saturne plus que Jupiter, et ainsi de suite. La séche dénégation d'Aristote
disant ph Selofa T4 olpduia Tpogfs, 0 ydp $0aptd, 4N’ aid:ix (Plut., Plac. phil., 11,
16) et méme ses sarcasmes (Meteor., 11, 2, 6) n'empéchérent pas les adhésions 4
la doctrine physico-stoicienne. Hinc profertur quo sustineantur tot sidera etic.
(Sen., Q. Nat., 11, 8). — Necnon Oceano pasci Phoebumque polumque | Credimus
(Lucan., Phars., X, 238. Cf. I, 414). Pline croit que les étoiles filantes sont des




76 CHAP. III. = LES DOGMES ASTROLOGIQUES

les plus subtiles montant jusqu'aux sphéres supérieures. Celte
matiére revenait a la Terre sous forme de chaleur et de lumiére,
d’effluves célestes qui allumaient et entretenaient & sa surface la
flamme mystérieuse de la vie.

La solidarité universelle une fois admise, il en résultait logi-
quement que les effluves transportaient avec eux les qualités de
la source d'ou ils émanaient et tendaient & assimiler le point
d’arrivée au point de départ. Pour rendre la démonstration plus
claire, cessons de disperser notre attention sur I'univers entier !,
et concentrons-la sur I'étre qui a été et qui sera toujours a ses
propres yeux le centre du monde, I'homme. Nous arriverons vite
a la conclusion que I'homme, fagonné par I'action incessante des
influx cosmiques, doit ressembler au monde, qu'il est un monde
en petit, un microcosme. Ainsi condensé, spécifié, intéressanti
I'égoisme humain, flattant l'orgueil humain, projetant dans le
monde entier l'image de I'homme — car la proposition se
retourne comme une équation mathématique, — le dogme de la
sympathie universelle devint 'aliment inépuisable de la foi astro-
logique et la justification de ses plus étranges fanlaisies. I1 fut
dés lors permis de chercher dans le corps humain, dans I'Ame
humaine, des correspondances de toute sorte entre les membres
de l'un, les facultés de l'autre, et les planétes ou les signes du

éructations d'astres trop gorgés de nourriture : illa nimio alimento tracti
umoris 1gnea vi abundantiam reddunt, cum decidere creduntur, ut apud nos

l ib is liquore olei notamus accidere (Plin., II, § 29). La
doctrmc fut étendue des astres aux dieux, génies, &mes humaines, lesquelles
Tpo9d Te YpdvTat olxciy TF dwd yRe dvabupidset, O¢ wal t& lound dstpa (S. Empir.,
Adv. Phys.,1X, § 13, p. 568). Méme quand il fut avéré que la Terre n'était qu'un
point (xéutpov-griyp#) dans l'univers, Posidouius soutint que la Terre, sous un
petit volume, conticnt plus de matiére que tous les astres ensemble : # y#
oriypaiz oboa mpos T péyebog Tol xdopou dvaméumer Tpophy T@ Te odpavd xal
<ol dumepieyopbvorg &v adty dotpoig, TogovTols xal t& mATfo¢ wal to péyebog
obat (ap. Cleomed., Cycl. theor., I, 11). 11 avait deviné, en I'appliquant & faux,
un principe de la mécanique céleste.

1. La théorie s'appliquait 4 tout, & la Terre, dont les zones correspondent aux
zones célestes, et a ses parties. Ainsi, on disait que le Nil a sept bouches parce
qu'il y a sept planétes — erumpens imitatur sidera mundi| Per septem fauces
alque ora fugantia pontum (Manil., III, 273), — ou que le Delta était une copie
de la constellation du Triangle ou Deltoton — ¢asl & xal thv =i¢ Alydmvouv
8¢z elvar natk td oxfpa To0 & vols dotpos Tpiydvow (Schol. Arat., ad v. 233).
Cependant les Stoiciens, attentifs & ne pas froisser la tradition de la Terre-
meére, pensaicnt que la forme ronde de la Terre cst non pas la copie, mais le
modeéle des sphéres célestes : domep dmd xévroou xUxhog ylvetar, oUtw xal dmd
TR vi¢ einds Fw mepipéoeiay yeyovévar (Ach, Tat., Isag., 7).




L’HOMME MICROCOSME 1

Zodiaque. L'imprudente logique avait filé ses déductions jusqu’an
point ou elle se trouva dessaisie de son droit de contréle et obli-
gée de pactiser avec les caprices de I'imagination débridée.

A cette forteresse centrale de l'astrologie, on peut dire que
chaque systéme philosophique apporta sa pierre. On a vu ol
menait la théorie mécanique des effluves : le spiritualisme pla-
tonicien aboutissait par une voie plus directe encore & la méme
conclusion. Platon avait érigé en dogme l'imitation des types
divins, du haut en bas de 1'échelle des étres; et Philon eut soin
d'ajouter aun témoignage de Platon celui de la Bible, d’aprés
laquelle Dieu fit 'homme & son image. L’homme est une copie
du monde, qui est lui-méme une copie de Dieu. Du reste, tout
cela est déja dans le Timée, et 'on devine avec quel zéle les mys-
tiques développérent ces données, profitant par surcroit de la
connivence des « physiciens » ou matérialistes, sans autre effort
A faire que de remplacer les molécules des effluves par les dmes
et les génies dont ils avaient ample provision. Enfin, la théorie du
microcosme avait encore I'avantage de satisfaire les purs dialec-
ticiens, ceux qui concevaient la connaissance comme une iden-
tification — ou tout au moins assimilation — du sujet et de
I'objet t. Et voild comment un amas d'analogies et de méta-

1. Ceux-ld auraient contresigné la belle apostrophe de Manilius (IV, 893) :
Quid mirum noscere mundum | Si possint homines, quibus est mundus in ipsis |
Exemplumque dei quisque est in imagine parva? Ce sont les néo-pythagori-
ciens, orphiques, néoplatoniciens, hermétiques ou méme chrétiens platoni-
sants, qui ont le plus insisté sur I'hnomme microcosme. Avant Philon peut-étre,
les Pseudo-Pétosiris et Néchepso ostendunt hominem ad naturam mundi simi-
litudinemque formatum iisdem principiis quibus ipse mundus regitur et conti-
nelur, perenniler perpeluitatis sustentari fomitibus (Firmic., III, Prooem., 4).
Pour Philon (voy. son traité De opificio munds, §§ 48-51), I'homme, dont le corps
cst fait des mames éléments que le monde, communique par la vue avec les
astres, ses congénéres : 8. ti¢ fyewowixordtng Tdv alodnséwyv GYews fhiw xal
sehfvy xal ixdaty thv INAwv detépwv mhavhizwy xal dmhavdv suveyytiwy (ib., § 51).
Dans le Pemander, llermés Trismégiste explique que tout est vivant, par con-
séquent composé de matiére et d'esprit : Kal 6 v xdouos mpd tov, 6 8¢ I6pu-
w03 8eUtzpov fdov petd tiv xéopov (§§ 11-12, pp. T4-T5 Parthey); et ailleurs
(Iatrom., ap. ldeler, 1, p.387) : tdv dvBpwrmov, & "Aupwy, xécpov pasly ol gopol.
Ce petit monde est un abrégé du grand. Les astres ont méme nature que nous
et sont en nous : #3v. & &v fuiv Mbvn Zeds "Agng x. . A, (ap.. Stob., Ecl.,1, 5, 14).
L’auteur du livre d’Hénoch retrouve aussi dans I'homme sept substances,
autant que de sphéres planétairces. Un biographe de Pythagore (V. Pyth., p. 114
Kiessl.) : & dwbpwmoc wixpd¢ xdopog Mystat... 67t misag £yer T35 105 xdopov
Swvdpew. Cf. Firmicus (loc. cit., 3) : hominem quasi minorem quemdam mundum
stellae quinque sol etiam et luna... sustentant. Proclus met sa dialectique au
service de la théorie du microcosine et de la « sympathie » cosmique. Le monde



78 CHAP. IIl. — LES DOGMES ASTROLOGIQUES

phores, de raisons dont aucune n’est probante et beaucoup sont
ineptes, donnait I'illusion d'une démonstration en forme, illusion
d’autant plus tenace qu'il y avait au point de départ une parcelle
de vérité, mais retournée et vue a 'envers. Cette vérité, c'est que
I’homme, ne pouvant rien concevoir que d’humain, a fait Dieu
ou les dieux & son image et dés lors retrouve aisément partout
les analogies dont il est I'inconscient et unique auteur.

Ainsi donc, d'aprés les philosophes et astrologues grecs, les
astres exercent, soit mécaniquement, soit par tout autre mode
d’action, des influences résultant de leur nature propre et ten-
dant & conformer & leur type les étres qui les subissent. Entre
cette affirmation théorique et 'application se cachait, dissimulé
sous des phrases, le postulat énorme qui, une fois accepté, para-
lysait toute résistance ultérieure de la raison. Le disciple qui
n'obligeait pas son maitre & lui démontrer I'existence réelle des
propriétés multiples avec lesquelles la doctrine composait ses
types planétaires et zodiacaux, celui qui tenait pour avérée la
physique ou physiologie ou psychologie des astres, n'avail plus
qu'a suivre le fil du raisonnement. Il ne trouvait plus aucun

est un étre vivant, dont la vie est la source et contient la somme de toutes les
vies ou ames particuli¢res; d'oit P. conclut que popal xal dpopiar Lhuwv Bynriv
dmd thvodpavivy weptdSwy dBavdtwy adedv éTizehodvral, xal plopal
xal yevéoeig xal Blot tdv tide Ldwv... xal xatd copata xal xatd uydg
StaBéoerg yelpoug val Behsloug (Procl., in Anal. Sacr., Pitrs, V, 2, p. 89). La com-
munication entre les parties s’opére par les allées et venues des dmes: cuvdrre
xal T3 dvw Tolg xdtw Sid tdv Juyixdv xx8d8wy, xal T& xdtw Toi¢ dvw Sii TdY
dvédwv (ibid., p. 142). L'homme est un monde en petit : 87 8 tov §hov xopov,
oUrw xal tév dvBpamov émioxédactar vehstuwg, Siéti ki % p 6¢ dot xal oltog xdomog
(Procl., In Tim., p. 348 A). L'auteur chrétien de I'Hermippus trouve fort raison-
nable la répartition des influences planétaires dans le corps humain, attendu
qu'ainsi cdbetar 6 Myos & pixpov elvar pdowwy énl yig xdopov tdv dvbpu-
wov (Hermipp., 1, 16, § 81). Il croirait volontiers que 'dme ($uy#) tourne autour
du vob, etc. (ibid., § 145). Il va sans dire que, si on retrouvait la marque des
astres dans notre corps, on prétait aussi facilement au monde nos organes.
On démontrait par exemple que le Soleil étant le ceeur du monde devait étre
au milicu des planétes, comme le cceur est au milieu des viscéres (Hermipp.,
§ 78). On avait dressé etiam mundi genituram (Firmic., l. c.), comme celle des
individus ou des cités. Voy., sur ces questions, le curicux chapitre de Lobeck,
Aglaophamus (ch. 1x, De Macrocosmo et Microcosmo, pp. 908-947), et ci-aprés,
la mélothésie astrologique, (ch. x). Par une conséquence logique, devinée déja
par les peuples primitifs, 'homme imite le monde dans ses actes. Il doit, dans
certains rites, se tourner de gauche i droitc (dextratio), ou attacher ses
priéres et incantations 4 une roue tournant dans le sens du mouvement diurne
(cf. Goblet d'Alviella, Moulins & priéres : roves magiques et circumambulations
dans la Rev. de I'Univ. de Bruxelles, 1897).



ACTION SPECIFIQUE ET ASSIMILATION 79

motif logique de contester la force d’expansion et la vertu assimi-
latrice de l'énergie sidérale. L'action & distance lui était méme
mieux expliquée par la théorie des eflluves que ne I'est pour les
modernes l'altraction ou gravitation universelle, force dont on
connait les effets, non la nature !. En dernier recours, on ren-
voyait ceux qui auraient eu encore des scrupules aux énormes
statistiques de faits soi-disant amassés par les Chaldéens, Egyp-
tiens, Mages et autres étres fictifs auxquels les astrologues grecs
attribuaient si volontiers — et pour cause — leurs propres
inventions.

Le grand pas une fois franchi, les aulres devenaient plus aisés.
Avec des astres-dieux, doués de volonté, tels que les concevaient
les astrologues orientaux, on comprenait sans peine que I'action
de ces astres fat variable et dépendit de 'humeur du moment.
Les mauvais étaient parfois radoucis, et les bons accidentelle-
ment exaspérés. Cette conception premiére, & peine rectifiée par
le platonisme et grandement ménagée par la religiosité stoicienne,
restera toujours le fonds le plus résistant de I'astrologie helléni-
sée. Mais il fallait pourtant, puisque les Stoiciens avaient hérité
de la physique d’Héraclite, transformer ces volontés divines en
lois naturelles. Ce ne fut pas un médiocre labeur que d’expliquer
par des considérations tirées des mouvements, des phases, des

1. On citait, comme exemple d'effluves, I'attraction de I'ambre sur la paille;
le regard du basilic, qui tue; celui du loup, qui rend muet. Le plus diflicile
était de faire accepter les effluves de figures purement imaginaires, comme
celles des constellations. Mais on assurait que les chiens devenaient enragés
sous la Canicule, et c’était 12 une preuve que le Chien agissait sur ses pareils :
Tivde 3¢ pact xal Tdv Kiva to dotoov cupbilheshar xatd tiva drdffotav Toutolg
=pd¢ Meoav (Alex. Aphrod., Probl., I, 16). Avec des preuves de cette force,
ajoutée & I'expérience séculaire des « Chaldéens et Egyptiens », on arrivait &
formuler hardiment les aphorismes astrologiques fondés sur le principe
similia similibus, sans reculer devant les animaux du Zodiaque : Kxpxivor 88
xxl tajpor, xal Movres xai xptol xal alyes xal Zpoor xal §oa dAhzx Ffpia &1d Ty
Jotpwy voudletar xatd Tdv odpavéy, elxdvec I, onaly, elol xal wapadeiy-
pata, 49’ Ov §, petabintd xtiog Aapbivovsa td¢ 18éag torodtwv Lhuv yiverar
=Mkeng (Philosophum., 1V, 6, p. 130 Cruice). Manilius est sceptique et croyant
4 quelques lignes de distance. Il sait que les pottes ont fabriqué les catasté-
rismes : Quorum carminibus nihil est nisi fabula lum, | Terrave posuit
caelum, quae pendet ab illo (11, 31-39), et il ajoute gravement : Hic igitur deus
et ralio quae cuncta gubernal | Ducil ab aelernis lerrena animalia signis (11,
82-83). Lucréce n'avait pas de ces distractions. Des restes inconscients de
vieux « totémisme » étaient revivifiés par la croyance & la génération humaine
dérivée des animaux célestes, surtout des moldsmeppa (Cancer, Poissons,
Scorpion, etc. ).




80 CHAP. 1lI. — LES DOGMES ASTROLOGIQUES

positions et orientations respectives des astres, comment I'action
d'un méme astre pouvait élre modifiée ou intervertie. C'est ici,
croyons-nous, que les Grecs ont fait vraiment ceuvre originale et
laissé loin derriére eux leurs maitres chaldéens.

Toutes les raisons invoquées se raménent, en somme, 4 des
rapports de position, mesurés par des angles, avec considération
— accessoire, mais trdsimportante aussi — de la gauche et de la
droite, du haut et du bas. Les rapports des astres avec la Terre
sont continus. On peut sans doute ne pas tenir compte de ceux
qui sont descendus au-dessous de I'horizon !, mais il n'y a pas
d’'angle sous lequel ils soient tout A fait inefficaces. Il n'en va pas
de méme quand il s’agit de leurs rapports entre eux, rapports
qui engendrent des réactions réciproques, sympathiques ou anti-
pathiques, et modifient profondément leur influence sur la Terre.
Vu le nombre des planétes et des signes du Zodiaque, le calcul
des rapports de position soutenus par chaque plandte et chaque
signe avec toutes les plandtes et tous les signes fat devenu
impossible. Les astrologues convinrent de ne considérer comme
efficaces que quelques-uns de ces rapports ou « aspects » (o7~
pata-oyn pateo pol-adspectus), les autres étant réputés non-
existants. Les astrologues babyloniens, qui ne se souciaient pas
de tant de géométric, paraissent s’étre bornés a noter les con-
jonctions el oppositions des plandtes. Quant aux stations ou
angles intermédiaires, il n'en est question — et encore implicite-
ment — que pour les étapes de la Lune, le mois lunaire éfant,
parait-il, divisé en six périodes de cing jours chacune. Ce sont, &
n’en pas douler, les Grees qui ont imaginé les polygones réguliers
inscrits au cercle zodiacal, et attribué aux rayons lancés snivant
I'angle générateur de chaque polygone des propriétés spécifiques,
dont nous rechercherons ailleurs la raison d’étre 2. C'est un sin-
gulier mélange de raffinement et de naiveté que cette théorie des
aspects, qui suppose les planétes placées sur le cercle méme du
Zodiaque et occupant, quand elles sont en aspect, un sommet du
polygone. Naive aussi, pour ne pas dire plus, est la raison qu'al-
légue Porphyre pour expliquer la limitation du nombre des
aspects & quatre (diamétre, trigone, tétragone, hexagone), ou
cing, en comptant la conjonction. Il aurait pu dire, comme Ptolé-

1. Clest ce que fait, ou plutdt prétend faire Plolémée, qui abandonne pour
cette raison la théorie des lieux (ci-aprés, ch. 1x), mais est resté i peu prés
seul de son avis. *

2. Les aspects sont ici nommés par anticipation : le sujet sera traité au ch. vi.



LA GEOMETRIE DES ASPECTS 81

mée !, qu'ainsi le veulent les lois géométriques de 'harmonie.
Ou bien, comme le Pseudo-Manéthon, il aurait pu invoquer la
révélation. « Inénarrables et infinies sont dans I'éther les figures
des astres qui se croisent dans leurs sentiers aux nombreux
détours : j'expliquerai celles qu'ont choisies les dieux 2 ». Por-
phyre aime mieux supposer que « chaque astre lance sept rayons
(veut-il dire sept rayons seulement?), un en face, trois & droite
et trois & gauche ® ». Ce n’est pas une théorie, c'est un dogme ima-
giné aprés coup, pour justifier la pratique des « aspects » et en
I'honneur du nombre septénaire. Il ne dérive certainement pas
du sigle graphique a huit branches employé par les Chaldéens
pour figurer les étoiles, et ce n'est sans doutle pas se tromper
d'adresse que d'attribuer toutes ces constructions géométriques a
I'infusion de doctrines pythagoriciennes dans l'astrologie.

On voit comment, de concession en concession, en tenant pour
démontré ce qui n’était pas abgurde a priori, un adepte de
I'astrologie pouvait arriver a la foi sans se croire brouillé avec la
logique. Il dut y avoir des mathématiciens qui prirent tout 2 fait

1. Aprés un bref exposé, trés difficile & comprendre, dit le scoliaste (Svaxa-
tavénTx. Anon., p. 30), Ptolémée conclut : & Ry 8 aitiav ad<at péva tdv Sragti-
ozwv Tagehtclraay, éx tobtwy dv wdboipev (Telrab. 1, 14). C'était trop de mathé-
matiques pour Porphyre et ses contemporains.

2. T yip dorer’ Gmelpttd © fotl xar’ albony | Syfuat’ duetbiviwy dotouy
TOASTEAayRTx wéheva | "Ocoa &’ émihéfwar Beol, ©i8 &yd gdvx Miw
(Maneth., 111, 231-233).

3. ‘Emtd y¥p dntivag Exxgt05 tdv astépuy dping:, Toels pdv eic 18 dwo, Taels
8t ¢ic ©o wdtw, wiav 88 éxl ) Sudpetpoy - dv Sefial piv af éxl 1d dvw, eddvupor 82
ai éxl 16 xdtw (Porphyr., Isagog., p. 187). Si la fin de la phrase n'est pas une
glose inepte, c'est que l'astre est supposé a 'Orient (voy. le faisceau des
sept rayons ci-aprés, ch. vi, fig. 22). On retrouve la théorie des sept rayons
dans une épithéte donnée & Sérapis par les « théologiens » : & dvaywyeds xal
b Exrdxtig xatx tods Oeohdyous (Procl., In. Tim., I, p. 11 E). — [pugtaywyial
fv & XaA8alog mepl tdv émTdntiva Bedv é6dxycusev (Julian., Orat. V, p. 172 D).
Le soleil attache autour de la téte de Phaéthon éx tawdpoug dusivag (Non-
nus, Dionysiac., XXXVIII, 269). C'est I'étoile & sept branches de la semaine
(ci-aprés, ch. xu). Ces théologiens ou théurges sont les fabricants d'oracles
« chaldéens » du ne siécle p. Chr. Cf. Lobeck, Aglaoph., p. 104, et ci-aprés,
ch. xvr. Peut-dtre est-ce cette théorie des sept rayons qui se cache dans la
phraséologie vague de Tacite disant,d propos du sabbat juif: sex quod —
pleraque caelestium vim suam et cursus septenos per numeros compleant (Tac.,
Hist., 1V, 4). Vitruve, grand admirateur des Chaldéens, donne une raison qui,
si elle vaut pour un rayon (le trigone), vaut aussi pour les autres : si radii
(Solis) per mundum fusi circinationibus vagarentur, neque ertenlio-
nibus porvecti ad trigoni formam linearentur, propiora flagrarvent (X, 1 [4].
Cf. ci-aprés, ch. v1). Plus d'un questionneur se tenait sans doute pour satis-
fait d'une pareille réponse.




82 CHAP. 1lI. — LES DOGMES ASTROLOGIQUES

au sérieux cetle balistique céleste et trouvaient fort raisonnable
de tenir compte de I'angle sous lequel le rayon projeté atteignait
le but !,

Hatons-nous d’ajouter que cet étalage de science mystico-ma-
thémalique étail tout en fagade. Derriére le décor scientifique
échafaudé par les astrologues grecs au temps ou il fallait faire
illusion aux « physiciens », les vrais ouvriers de la destinée étaient
toujours les dieux vivants, bien ou mal disposés suivant les inci-
dents de leur route et le hasard des rencontres. Ce sont surtout
les planétes qui, complétement anthropomorphisées, se « ré-
jouissent » dans leur maison, y donneat et re¢oivent I'hospitalité,
se voient, s’entendent, se poursuivent, s’atteignent, se dépassent,
observant les régles soi-disant géométriques, en réalité psycho-
logiques, d’une étiquelte qui leur assure ou leur retire la
prééminence suivant qu'elles sont a droite ou & gauche d'une
autre, ou qui change leur manjére d’agir suivant qu’elles quittent
celle-ci pour aborder celle-1a, ou qu’'elles sont bloquées entre
deux autres, ou qu'elles font cortége & un chef qui est ou n’est
pas de leur parti 2. A mesure que les savanls se faisaient plus
rares, 'astrologie grecque s'imposait moins de contrainte : elle
délaissait les combinaisons de froid, de chaud, de sec et d’hu-
mide pour les sentiments, la mécanique pour la psychologie, la
science qu'elle prétendait étre pour la religion qu’elle était sous
son masque d’emprunt.

1. Ptolémée était,a coup sar, de ceux-1a. Ce sont des spéculations sur la théo-
rie de la connaissance (Hept xptthpiov xal fiyepovirod) qui I'ont amené
a étudier les rapports de I'homme avec le monde, et des élucubrations d’une
philosophie assez éclectique sur I'harmonie ("Appovixd) qui 'ont converti &
Tastrologie. Voy. Fr. Bol), Studien itber Cl. Ptolemdus (ci-dessus, p. 27, 3). Le
fond de ses raisonnements était intelligible méme pour le vulgaire et ne
paraissait pas absurde. On peut le résumer ainsi. De méme que V'oreille n'ac-
cepte, en musique, que certains intervalles entre les tons et certains accords,
rejetant les autres dans la catégorie des bruits inharmoniques, sans effet sur
P'4me ; de méme, certaines proportions angulaires entrent seules dans I'haf-
monie du monde et sont seules efficaces. L'étalage d'arithmétique et de géo-
métrie, de chiffres et de cordes, achevait d'étourdir le néophyte. Du reste, la
croyance i lefficacité de I'aspect quadrat existe encore intacte chez ceux qui
attribuent une influence spécifique — quoique simplement météorologique —
aux quatre phases de la Lune. Ils ne manquent pas de raisons physiques a
invoquer, les maxima et minima d'attraction, etc.; mais il serait beaucoup
plus raisonnable encore d'admettre une action continue de notre satellite, et
non pas des espéces de déclanch ts atmosphériques, espacés de phase en
phase.

2. Voy. ci-apreés, ch. vur.




INFLUENCES SUCCESSIVES ET INFLUENCES INSTANTANEES 83

Mécanique ou psychologie, il fallait I'appliquer 4 son objet
propre qui est la divination par les astres ou dmotehespanind, L'ad-
miration qu'a inspirée jadis la « généthlialogie », le chef-d’ceuvre
de l'astrologie grecque, a fait oublier que cette méthode, la plus
contraire de toutes au sens commun, n'a pu étre la premiére
application des principes. On n’a trouvé jusqu'ici dans les anciens
documents chaldéens aucune trace de thdmes généthliaques,
mais seulement des pronostics visant & bref délai les pays, les
peuples, les souverains (ci-dessus, p. 43-49). I1 est probable que
les astrologues, partant de cette donnée et considérant que la
destinée des individus dépend dans une certaine mesure des
influences exercées sur leur pays ou leur nation, ont commencé
par répondre a des clients qui leur demandaient si le moment
¢était ou non favorable pour telle entreprise. Ce genre de calculs,
connu sous le nom d’ « Initiatives » (Katapyaf) ou opportunités,
a été I'occupation normale et 'aliment de I'astrologie populaire *.
Il contient en germe la généthlialogie, qui en est sortie et qui y
est rentrée a l'état de combinaison hybride, comme nous le
verrons en temps et lieu. Le fait de naitre est, en effet, un acte
dont I'opportunité dépend aussi de I'état du ciel. Mais cet acte
initial étant la condition préalable de tous les autres et les déter-
minant d’avance, dans la mesure ou le sexe, la vigueur ou la
faiblesse natives, la condition sociale ou la fortune des parenls
décident de I'avenir, les astrologues furent amenés & concentrer
leur attention sur le moment de la naissance el a faire aussi
converger sur ce moment toutes les influences susceptibles d'étre
calculées. Ainsi se forma, & grand renfort de philosophie, de
recours i la théorie du microcosme, de distinctions subtiles entre
le virtuel et 'actuel, ce qu'on pourrait appeler le dogme fonda-
mental non pas de l'astrologie en général, mais de la méthode
astrologique appelée généthlialogie.

11 fallait, en effet, beaucoup de raisonnements pour contraindre
le bon sens récalcitrant & admettre que la destinée de chaque
individu est non pas seulement influencée par I'état du ciel au

1. C'est surtout le systéme des xaztapyal (ci-aprés ch. xu-xiv) qui passait
— ct non sans raison, cette fois — pour « égyptien ». Il est praticable méme
sans le secours de l'astrologie, et Ilérodote (I1, 82, ci-dessus, p. 62, 3) assurc
qu’il était pratiqué de son temnps, méme pour les naissances, par les prétres
égyptiens. En Grice, la généthlialogie a 6té connue avant les xatapyai; car
c'est d’elle que parlait Théophraste (ci-dessus, p. 27, 2). Elle est, du reste, la
seule méthode qui ait intéressé les philosophes : 'autre n’a pris de valeur &
leurs yeux que par combinaison avec la généthlialogie.



84 CHAP. . — LES DOGMES ASTROLOGIQUES

moment de la naissance, mais absolument préfixée, jusque dans
le détail, comme la cire regoit I'empreinte du sceau, ou la médaille,
la frappe instantanée du coin. L’astrologie était ici divisée contre
elle-méme, la généthlialogie tendant & supprimer le systéme des
#atapyal, qui échelonnait tout le long de l'existence une série
continue de causes correspondant & une série continue d’effets.
Aussi le dogme généthlialogique fut-il, de toutes les propositions
avancées par les théoriciens de 'astrologie, la plus constamment
attaquée et la plus mal défendue. Ses partisans 'auraient aban-
donné, de guerre lasse, s'ils avaient trouvé un autre moyen de
différencier les destinées individuelles, d'expliquer comment,
I'état du ciel élant & chaque instant le méme pour tous en un
méme lien, chacun avait une part différente d’heur et de malheur.
Les débats engagés sur ce sujet nous occuperont assez par la
suite : I'important, pour le présent, est de rechercher comment
le dogme en question a pu s'établir et de quoi il est fait.
. La premiére amorce est — on I'a dit plus haut — l'importance
majeure de la naissance, comme début et orientation de la vie.
C'était le cas ou jamais d'invoquer 'adage : principiis omen inest.
Une autre idée, a lu fois religieuse, philosophique et populaire,
est que la destinée de chacun est connue d’avance par I'intelligence
divine et existe par conséquent a I'état de conception, de plan,
avani d'étre réalisée. La divination tout entiére repose sur ce
postulat, et tous les systémes de prédestination en sont sortis.
Le systéme platonicien du xA%pos ou lot choisi par I'dAme avant
son incarnation, souvenl invoqué & 1'appui du dogme généthlia-
logique, a sans doute autant contribué a le former qu'il a servi
plus tard  le défendre. Allégé du libre choix, — un scrupule de
moraliste dont les astrologues n’ont nul souci, — le X% pos pla-
tonicien représente une cédule toute faile, assimilable de tout
point & un théme de géniture !. Bref, quiconque admetlait la
prédestination — et c’était 'opinion plus ou moins réfléchic de
tout le monde — acceptait le fond de la doctrine, et ceux qui ne
tenaient pas 4 en avoir une explication scientifique n’avaient plus
d’objections a faire.

En revanche, I'explication scientifique dut étre assez laborieuse;
c’est méme la raison pour laquelle les astrologues la remplacent
d’ordinaire par l'affirmation du fait, qu'ils supposent admis et

1. On verra plus loin que, pour les néo-platoniciens, le xA@po¢ est, en
eifet, un thé¢me de géniture montré par Dieu aux ames et choisi par elles, une
copie anticipée de la future disposition des astres au moment horoscopique.



9

LE DOGME GENETHLIALOGIQUE B}

méme évident. Ptolémée lui-méme se contenle de dire que le
mélange ou tempérament qui nous constitue est pour nous le
premier principe, et que ce premier principe implique sinon tout
le détail, au moins le plan général de I'existence. Il compare
I'action des astres a celle de I'archer, qui, par un acle instantané,
produit loutes les conséquences du choc de la fleche arrivée au
but 1. Pour lui, comme pour tous les astrologues aprés lui, la vie
est un mouvement dont la direction, la force, et par consé-
quent la durée, abstraction faite des résistances rencontrées sur
le parcours, dépend de l'impulsion initiale, du « lancement »
(2¢esis). Dans les questions obscures, les comparaisons deviennent
des raisons, et les métaphores valent des arguments. Celle-ci
tient une place d’honneur dans la logique de nos praticiens. Une
autre, déja indiquée, celle du sceau, fait tout le fond d’un raison-
nement que Grégoire de Nysse a dd emprunter, pour le réfuter,
4 quelque dialecticien subtil. Ce qui constitue la personnalité,
I'individu, c’est un cerlain ensemble de qualités, ensemble unique,
distinct de tout autre et toujours semblable & lui-méme. Or,
comme les astres changent perpétuellement de place, ils ne peu-
vent former d’ensemble unique et invariable qu'en un moment
indivisible. Il faut donc que « de méme que, dans I'impression du
sceau, la figure gravée se reproduit sur la cire, ainsi la vie de
I’homme recoive I'impression de la vertu projetée par les astres
en mouvement au point ou elle se rencontre avec le flux, et sui-
vant la nature particuliére de ce point; et la vie devient ce que
contenait en elle-méme la portion d'effluve qui jaillissait au
moment méme ou la vie commencait ? ». Avec ces grands mols

1. Nous faisons ici un peu d'exégése; Ptolémée n'est pas si clair. Comme il
veut ménager un certain jeu aux xatagyai postérieures a la naissance, il
emploie des formules vaguement prolixes. L'homme, dit-il, a un et plusieurs
comencements : wizv wiv thy adtod tol cuyxpipatos dpyhy, Ta0THY Yip Eyopey *
7oAMis 82 Tas xaT3 T X7 Thv Tepteydvtwy Tpds thy by dpytv emianpaciag
ounbaivodsas, wponyoupévys pévror TR¢ plag &0dd: cixdrw;, énelimen
adth xal T35 INhag dgtd dmonelpevoy I8 iuds damoterel (Telrad., I,
Procem.). 1l entend analyser les éléments constitutifs de la destinée, et non
suivre les multiples effets de la synthése, Somep doéoe:q Perdv xata 1
ohogyepéatepoy Epaopdiovtes © b 8 tig ouyxpdoeng Tis Ex mAsdvwy gdsewy mepl
Td Omoxelpevov elfog ousaydpevoy dmotéhespa xazahlmovres, Howep
ebatéyw t0Ed Ty, Td Tob Srasxemvopévow hoytopd (Telrab., 111, 1).

2. Kafdmep &v éxpxyely ovpayiSos td édvtedivr x7pp 0 xatd thy yhughy
eifog meptrumobrat, oStwg xal tod dvlpdrou tov Biov § dv quveveydR popiv Tig
dmofpaolarg Suvipews éx ths thv Jotpwy xwvigews, xatk Thy Exeivoy Tod wépoug
i€dtrTa Tumo o0 at, xaueivo yiveada Gmep siyev v Eauti i dmoppoias poipx
F, famazev ¢300¢ b Blov Zpyopévov x. 7. A (Greg. Nyss., De falo, Opp.,



86 CHAP. TII. — LES DOGMES ASTROLOGIQUES

et le grain de vérité qui assaisonne toute doctrine aflirmant la
fatalité dans la naissance, les « généthlialogues » se tiraient
d’affaire. On peut méme dire que, sur la question de pure théorie,
leurs adversaires ont évité le débat. Ceux-ci répétaient constam-
menl que ni la conception, ni la naissance ne sont des faits instan-
tanés, et que, s'ils I'étaient, les astrologues seraient quand méme
dans I'impossibilité de saisir au vol I'état du ciel correspondant :
mais ils ont laissé de cOté le théoréme abstrait.

Les « généthlialogues », opérant sur une vue instantanée du
ciel, étaient obligés d’ « observer I'heure » et de la marquer an
cadran de leur chronométre cosmique. Ils choisirent comme point
de repére sur ce cadran l'intersection du zodiaque et de '’horizon
du coté de I'Orient. Ce fut 13 1'horoscope (wgos«snoc). L'horoscope,
en tant que point de départ de toutes les autres divisions du
cercle de la géniture, acquiert, de ce fait, une importance ma-
jeure; mais I'astrologie savante ne lui accordait pas I'influence
souveraine que lui prétait I'opinion vulgaire, celle qui a fait du
mot « horoscope » le synonyme de « théme de géniture ». S'il
était permis d'introduire une conjecture de plus dans un sujet
qui en est déja si fort encombré, nous supposerions que la masse
de calculs échafaudés sur le théme instantané et tenant compte
de tous les astres & la fois a remplacé une idée beaucoup plus
simple, religieuse et populaire, & savoir que I'enfant qui nait a
pour patron, pour maitre de sa destinée, 'astre qui nait aussi,
c'est-a-dire, se léve au méme instant. Aux mains des astrologues
astronomes, 1’horoscope devient une abstraction mathématique,
le « degré indiquant I'heure » (poipx bposxémovez). En tout cas, si
I’horoscope est la piéce la plus connue des constructions astrolo-
giques, il ne faut pas oublier qu’il appartient & une méthode spé-
ciale, qui n’est pas I'astrologie tout entiére et sans laquelle 'astro-
logie et pu encore satisfaire la majeure partie de sa clientéle.

t. 11, p. 154 Migne). Grégoire de Nysse ne réfute que I'argument qu'il expose;;
il ne tient qu’a enlever aux astres, pour la restituer & Dieu, la 8dvapis = o ¢ 7-
<tx 4 qui leur est attribuée ici. Les astres, dit-il, ne produisent leurs effets
que par le mouvement (c'est une thése aristotélique indifférente aux astrolo-
gues) : donc, s'ils étaient immobiles, il n'y aurait pas de prédestination (0%
&v A eipappévy ouataly). Or, ils ne se meuvent pas par eux-mémes (autre pos-
tulat nié & I'envi par les hylozoistes et par les partisans des astres vivants,
dieux, etc.) : donc, la prédestination est opérée non par les astres, mais par
Dieu qui les meut. Cela s’appelle abonder dans le sens de ses adversaires ;
car, dans la pensée divine, il ne peut y avoir de succession : tout est voulu
ensemble, et c'est une frappe qui, pour étre éternelle, est aussi instantance
que l'autre.



RESUME 87

En résumé, les dogmes principaux de l'astrologie se raménent
aux propositions suivantes :

En vertu de la sympathie ou solidarité universelle, les astres
exercent sur la terre — et spécialement sur I'homme, qui a des
affinités avec le monde entier — une action en harmonie avec
leur nature, en proportion avec leur puissance.

Celte aclion s'exerce par des courants de forces ou effluves
rectilignes el tend A assimiler le patieunt a 'agent, le point d'ar-
rivée au point de départ.

Elle dépend de la position des astres, soit par rapport & la
Terre, soit par rapport aux autres astres : de telle sorte qu’elle
est nécessairement complexe, modifiée, comme quantité et qua-
lité, par les influences concourantes, et peut méme étre inter-
vertie. '

L’action combinée des astres produit & tout moment des oppor-
tunités diverses, qui peuvent étre utilisées au fur et & mesure
qu'elles se présentent (systéme des xatapyai).

Elle s’exerce au moment de la naissance avec une intensité
Lelle qu'elle fixe irrévocablement la destinée, désormais indépen-
dante, ou 4 peu prés indépendante, des opportunités ultérieures
(systéme généthlialogique).

Ces principes suflisent pour rendre intelligibles les conséquences
qui en découlent et les procédés qui en sont I'application.



CHAPITRE IV

LES PLANKETES ET LES TYPES PLANETAIRES

Il est évident que le soleil et la lune ont attiré 'attention et les
hommages des anciens peuples avant les minuscules flambeaux
parmi lesquels des observateurs plus attentifs distinguérent
ensuite les étoiles fixes et les planétes, celles-¢ci animées d'un
mouvement propre & contre-sens du mouvement diurne. Les
étoiles fixes, & cause de leur fixité méme, de leur moindre éclat
et de leur distance supposée plus grande, n’ont pu prendre en
astrologie une importance comparable & celle des planétes faites
exprés, au dire des philosophes, pour brasser la maliére et y
semer la vie !. L’astrologie grecque prit méme I'habitude d’éli-
miner de ses calculs I'influence des constellations autres que celles
du Zodiaque, c'est-a-dire de celles qui ne se trouvaient pas sur
la route des planétes el ne tiraient pas de leurs rapporls avec
celles-ci une vertu particuliére 2. Les planétes, au conlraire,
prirent rang immédiatement aprés les deux « luminaires » (¢@za-
owetrpec), qui ou sont compris dans le nombre traditionnel des
(sept) planétes ou n'en sont distingués que comme les chefs le
sont de leurs subordonnés ®.

1. La mythologie fournissait, pour disqualifier les étoiles fixes, un argu-
ment admirable, aper¢u par Varron : Quod Caelum patrem Saturnus castrasse
in fabulis dicitur, hoc significat penes Saturnum, non penes Caelum semen
esse divinum (August., Civ. Dei, VII, 19). L'époque cosmogonique une fois
passée, finis factus est procedendi de caelo semina (Macr., Sat., 1, 8,8).

2. Elimination incompléte; voy. ci-aprés, p. 125.

3. Lesplanétes (kA avfitat ou d Afvat [dotépec] — erralicae ou errones [stel-
lae], ou simplement d o <épe ¢ — stellae, par oppositiona &stpa— astra, sidera
= constellations, cette derniére distinction souvent affirmée, souvent négligée
par les auteurs (cf. Diels, Dozxogr., p. 466. Macrob., S. Scip., I, 14, 21, etc.),
les planétes, disons-nous, étaient proprement les astres 4 marche irrégulicre,
c’est-a-dire ceux qui avancent et rétrogradent (ygin., P. 4.,1V, 14); & quoi
Cicéron objecte que ces irrégularités sont régulicres (stellae quae falso vocan-



LE SOLEIL 89

Essayons de préciser, en énumérant les plandtes, les types psy-
chiques ou les forces physiques que I'imagination grecque y a
fixées.

§ I. — MYTHOLOGIE ET PHYSIQUE PLANETAIRES.

(. LE SoLEIL (“Hhws - Solj. — 11 est inutile d'insister sur la pri-
mauté que les religions fondées sur le culte de la Nature, les
poétes et les philosophes panthéistes ont reconnue au Soleil *.
Nous ferons sculement remarquer que cette primauté n’apparait
plus aussi évidente dans les religions adultes, fagonnées par des
théologiens qui ont peu & peu superposé a sa souveraineté maté-
rielle des concepts abstraits, des volontés dirigeantes. On nous dit
méme qu'en Chaldée, sans doute au point de vue de l'utilité
astrologique, le dieu solaire Samas passait aprés le dieu lunaire
Sin (ci-dessus, p. 44). En Gréce, o le sens commun avait décidé,
le rapport de préséance entre les deux « luminaires » n’avail pas
été interverti de cette facon; mais le Soleil était presque expulsé
de la religion au profit du type rival et plus complélement huma-
nisé d’Apollon. Le vieux Titan, fils d’'Hypérion ou Hypérion lui-
méme, avail été remplacé par un Olympien, un prophéte illumi-
nant les intelligences. Au moment ou I'astrologie se greffa sur la
mythologie grecque, Hélios ne possédait plus guére en terre
hellénique qu'un fief incontesté, I'ile de Rhodes.

Les astrologues évitérent de soulever des difficultés et d’'éveil-
ler des scrupules 2 : ils conservérent au Soleil son nom, laissant
chacun libre de lui attribuer telle épithéte et telle personnalité

tur errantes, Cic., N. D., 11, 20). Ptolémée ne parle jamais que de cing pla-
nétes, sauf dans le dernier chapitre de sa Tétrabible, chapitre qui n'est peut-
étre pas de lui. De méme, Manéthon. Le Soleil et la Lune sont des odtx (cf.
Virg., Georg., 1, 5, o od<x est traduit par clarissima mundi | Lumina). Mais ce
scrupule ne prévalut pas contre 'habitude du nombre septénaire.

1. Voy., entre autres textes, la définition du Soleil par le platonicien et chré-
tien auteur de I'llermippus (1, 16, pp. 24-25 Kroll). Le Soleil est #iyepdv 00
adumavros x0suod xxl wdvTwy yevwnTinds — Tvloy0s 103 %03R0d — TPoPis TAVTAC
vévou, etc. L'auteur le met seul & part des « siz planétes environnantes »
(I, 17). Les autres associent généralement au Roi-Soleil la Reine-Lune
(cf. Porphyr., Isagog., pp. 181-182). Le Soleil, générateur universel 8t sfpews
(Steph. Alex., p. 19 Usener), c'est-d-dire avec le concours de la Lune, qui
produit la pourriture (ci-aprés, p. 92, 2).

2. Des scrupules dans le genre de ceux que saint Augustin cherche & éveil-
ler (ci-dessus, p. 68, 1) en demandant pourquoi Jupiter n'est pas au premier
rang, pourquoi Saturne est au-dessus de lui, ctc. Les stoiciens ayant identifié



90  cHAP. IV. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

mythique qu'il lui conviendrait. Ptolémée, qui a la prétention de
dégager 'astrologie de toute solidarité avec les religions, n'em-
ploie, pour caractériser les types planétaires, que des expressions
scientifiques. Les quatre principes d’Aristote, le chaud, le froid,
le sec et I'humide, lui suffisent pour les définir et les diversifier.
Le Soleil est pour lui une masse de chaleur, la plus grande qui
soit dans la nature, associée & une légére dose de sécheresse 1,
dose insuffisante pour que le Soleil soit un feu et produise les
effets destructeurs de I'élément igné.

C. LA LunNE (Ze)dvy, - Luna). — On peut dire sans exagération
qu'il a existé de tout temps et qu'il existe encore une espéce d’as-
trologie naturelle, c’est-a-dire créée spontanément par I'opinion
commune, une astrologie indépendante de celle des Chaldéens,
Egyptiens, Hellenes, et dont la Lune est I'objet, le sujet, le centre
le moteur 2. Il n’est pas de corps céleste sur lequel se soit autant

Apollon avec le soleil, Apollon devensit supérieur a Jupiter-planéte. Les
auteurs de po¢mes astrologiques disposent de tous les synonymes qui faci-
litent la versification, Titan, Hyperion, Ploebus, etc. ; ils emploient raéme 1'épi-
théte ¢ aéB8wv, qui peut causer des méprises, étant le nom de la planéte Jupi-
ter. Les stoiciens pratiquaient largement le syncrétisme : Stoici — eumdem
Solem, eumdem Liberum, eumdem Apollinem vocant. Item Lunam eamdem Dia-
nam, eamdem Cererem (?), eamdem Proserpinam dicunt (Serv., Georg., 1, 5). 1ls
pouvaient ainsi loger tous les dicux, méme sans avoir recours aux constella-
tions. Du reste, le xdswoc se prétait 4 tout : rien de plus facile, en ajoutant
aux huit sphéres (dans le monde sublunaire) la distinction des quatre éléments,
de faire un xéswos dodécasphére, autant de domaines pour les douze grands
dieux (cf. Proclus in Anal., V, 2, p. 169 Pitra). Quant i la question de savoir
si les planétes (et méme les étoiles) avaient une lumiére propre ou la rece-
vaient du soleil (cf. H. Diels, Dozogr. graeci, p. 346), elle ne fut jamais nette-
ment résolue, sauf pour la Lune, simple miroir ou corps imprégné de la
lumiére solaire. Pour les planétes, I'autorité de Ptolémée, appuyée sur celle
d’Aristote, ne suffit pas a fixer I'opinion. On rencontre encore, sur le tard, les
deux affirmations contraires : omnibus stellis Sol dat lumen et calorem (Prob.
ad Virg., Georg., 1, 336), et Et proprium cunctis jubar est nec sole rubescunt
(Sisebut. in Poet. min., V, p. 360 Baehrens), la Lune exceptée.

1. "0 HAtog wateldnmrar 10 morpTindy Eywy Ty ololag év t& Beppalvety xai
Hpépa Erpalvery. Ptolémée se contente d'invoquer, comme preuve, I'expé-
rience, le sens commun. Taita 82 pdhiotx Tdv Ay fuly edatadnrdrepa ylverar
8id te v péyeBog adtol, xal T Tdv xatd td¢ Hpag petaboddy dvapyés (Tetrab., 1, 4).
En physique, Ptolémée applique les théories d'Aristote (ci-dessus, p. 23
et 27, 1), avec une tendance plus marquée & considérer le froid et le sec,
non plus seulement comme des antithéses, mais comme des négations du
chaud et de 'humide.

2. Tous les hommes, dit le scoliaste anonyme (p. 79), connaissent 'action
du soleil et de la lune : celle des planétes n'est appréciable qu'aux savants
— of Teyvitat wovov suvidst xal éntathpoves,



LA LUNE 91

exercée l'imagination des ignorants — et méme des savants —
surexcitée par les continuelles métamorphoses de notre satellite.
Toute la vie terresire, végétale et animale, les mouvements des
eaux et de I'atmosphére, la formation méme de certaines sub-
stances minérales, comme le sel « ammoniaque ! », tout, aux yeux
des ancicns, était comme suspendu aux phases de la Lune et
suivait le rythme de sa marche. On ferait un livre, et un gros
livre, avec les traditions cosmopolites concernant la Lune, méme
sans y comprendre les personnifications mythologiques, les invo-
cations des poétes ou les fantaisies des gens qui s’amusaient & dis-
serter sur la figure et les meeurs des Sélénites. Quelques faits,
réels ou probables, disséminés dans cet agrégat de superstitions,
servaient & accréditer le reste 2.

La Lune est aussi le protagoniste de I'astrologie méme savante®.
Pour des raisons mythologiques, qu'ils n’avouaient pas, et des
‘raisons dites scientifiques, les unes empruntées a la gynécologie
(menstruation), les autres & la physique générale, les astrologues
grecs abandonnérent le type chaldéen et masculin de I'astre pour
la conception grecque, qui faisait de Séléné ou Méné la sceur ou
la fille d'Hélios. C'était une opinion commune chez tous les
« physiciens » que 1'énergie masculine était analogue a celle de
lIa chaleur, tandis que la fonction féminine avait des affinilés

1. Plin., XXXI, § 18. Cf. les quupBlvovezs x2l ouvautodvtes Alfor twés (Anon.,
In Tetrab., pp. 2-3), superstition trés répandue autrefois, et la pierre dite glos-
sopelra, selenomantiae necessaria,. qui tombait du ciel lors des éclipses de
lune (Plin., XXXVII, §164),

2. Un Index de Pline au mot Luna fournit déja un apercu du sujet. L'opus-
cule de Plutarque De facie in orbe lunae résume les opinions philosophiques,
résumé & compléter & l'aide de I'Index de Diels, Dozogr. graeci, au mot Xedfvn.
Au point de vue astrologique, cf. Ptolem., Tetrab., 1, 3; Firmic., 1V, 1 4 16;
Anon,, Iermipp., 11, 8-10, etc. Pascal parle encore « de la commune erreur
qui est parini le wmonde, que la Lune est cause de tout » (Pensées, VI, 17 et
17 bis llavet). 11 y aurait un chapitre a consacrer a 'explication populaire et
poétique des éclipses, attribuées aux charmes magiques, lesquels font descen-
dre la June du ciel en terre, ol les magiciens I'exploitent et la métamorpho-
scnt de toutes facons (moAhol udv Aéyouat thy geMiyvny xatépyesdat xalels {dov
peta64Areabac. Euseb. Alex., p. 19 Thilo). L'astrologie parait presque rai-
sonnable & cdté de ces extravagances.

3. Etenim cum, ul ipsi dicunt, ortus nascentium luna moderelur, eaque
animadvertant et notent sidera natalicia Chaldaei quaecumque lunae juncta
videantur, etc. (Cic. Divin., 11, 43, § 91. Cf. Nal. Deor., 11, 46, § 119). Les symn-
bolistes invoquent surtout la « sympathie » qu'il y a entre les étres vivant
sur terre et la Lune, celle-ci étant malade et mourant comme eux, par
décroissance et éclipse (Anon., llermipp., 11, 10). Cf. Plin., 11, § 55. La lune est
comwe la femme, « I'éternelle malade » de Michelet.



92  CHAP. 1V. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

étroites avec le principe humide *. Il ne restait plus qu'a démon-
trer la nature humide de la Lune, et les arguments se présentaient
en foule. La fraicheur humide des nuits ; 'action de la Lune sur
les eaux non seulement de la mer, mais des fleuves, qui, au dire
.de Ptolémée, croissent et décroissent avec la Lune; enfin, la
pourriture humide engendrée, croyait-on, par linfluence de la
Lune, surtoul a son décours 2, ¢taient des preuves d’autant plus
fortes qu’on ne songeait pas 4 les disculer.

Néanmoins, la Lune ne représente pas le féminin en soi. Dans
le symbolisme hellénique, les divinités lunaires ont bien le sexe
féminin, mais stérilisé par la virginité, une virginité méme un
peu farouche et qui comporte des godts presque virils. La femme
ne s’achéve que dans la mére, et la Mére par excellence, ce n'est
pas la Lune, mais la Terre. La Lune est encore pour Flaton un
androgyne, qui « participe de la terre et du soleil ® ». Ptolémée
ne fait guére que transposer ces idées quand il dit que la Lune
tire son humidité de la Terre et regoit du Soleil une parcelle de

vertu calorifique *. Seulement sexe_astrologique de la Lune
n'est plus indécis : ev[lg_eﬂ 3 la téle)des planétes féminines,

1. 11 n’y a qu'une voix discordante, celle de Parménide, qui se fondait sur
la menstruation pour prétendre que les femmes, ayant plus de sang, avaient
plus de chaleur que les hommes. Aussi supposait-il que, i l'origine, le sexe
masculin s'était formé dans le Nord, le féminin dans le Midi {Aristot., Part.
anim., 11, 2. Plut., Plac. Phil., V, 1, 2, etc.). Le caractére masculin du feu,
V'assimilation du sperme i une étincelle (cf. la conception de Caculus par
une desiliens scintilla [Serv. Aen., VII, 678]), de la vie & une flamme, etc.,
sont des lieux communs aussi littéraires et philosophiques qu'astrologiques.
En astrologie, les deux « luminaires » sont le Pére et la Mére universels.

2. Ptol., Tetrab., 1, 4 (t& sdpata memaivousx xal Siagimousx t& wheigtx). Cf.
Macrob., Sat., VII, 16, 15-34. Les astrologues ont pris le contre-pied de I'opi-
nion actuelle, d'aprés laquelle la Lune est un astre privé d'eau.

3. Ci-d p.25,2.Le icien pythagorisant Aristides Quintilianus trouve
en effet la « voix » de la lune « un peu masculinisée » (0RAuy — éxl puxpdy
Appevewpévoy, p. 147 Meibom.). — Afpntnp — w8 wntpds xal yi¢ dvopa
suvBeia: * 05 ydp YR yuvainz, ¢ efme MAdswyv, dAA& yuvh yiv pepiuntae (Philo,
De opif. mundi, § 45).

4. Ptol., Telrah., 1, 4. Les astrologues raflinaient la-dessus, disant que les
quatre phases de la lune correspondent exactement aux phases solaires ou
saisons et font prédominer tour & tour I'humide (printemps), le chaud (été),
le sec (automne) et le froid (hiver). On distinguait aussi huit phases, c’est-a-
dire six en dehors des syzygies (Porphyr., Isag., pp. 181-182; Proclus in Anal.,
V, 2, p. 168 Pitra. Cf. Macr., S. Scip., 1, 6, 55). Quant a l'action fécondante
de la lune, qui répand sur la terre les germes solaires, etc. (cf. Plut., De Is.
et Osir., 43), les astrologues n'avaient que I'embarras du choix entre les
théories philosophiques. On trouve méme des syncrétistes 4 outrance, qui Ve-
nerem esse etiam Lunam volunt (August., Civ. Dei, V1L, 15. Cf. Macr., 111, 8, 3).




LA PLANETE SATURNE 93

Aprés les « luminaires » viennent les planétes proprement dites,
que nous allons énumérer par ordre de_dignité,. c'est-a-dire
suivant Ta hiérarchie mythologique, mise d'accord_avec.les dis-
tanc tances.

1), SATURNE (daiveoy - Kadvos - Saturnus). — Ptolémée se contente
tout d'abord de noter les deux caractéres principaux de cette
planéte en disant qu’elle est froide et séche : froide, parce qu'elle
est éloignée du Soleil, séche parce qu'elle est encore plus loin de,
la Terre ! 1l s’ |mag,me évidemment que le role astrologique de la
planéte peut s’expliquer par le sec et le froid, et il affecte de
n'avoir nul besoin de la mythologie pour rendre raison de ce sec
et de ce froid. Laissons ce savant honteux & sa prétendue phy-
sique et allons 2 la recherche des raisons véritables.

L’éclat un peu livide et la marche lente de_Saturne sont les
données premiéres sur lesquelles a travaillé I'imagination “des
Chaldéens. Les Grecs, on I'a dit plus haut, n’ont fait que substi-
tuer Kronos & Ninib. Peut-étre les Chaldéens se représentaient-ils
Satul}e( comme un soleil vieilli, refroidi, ralenti 2. Dés lors, le

1.0 88 toU Kpdvou agtip mhéov &yer ti¢ motdthtos év v YUy ety xai fpéua
Enpaivers, 8:a 20 whelotov, ag foixev, Iux tic e Tod fMlov Bepuaciag xal Tig
tdv wepl Thy yiv Oypidv dvabupidoewg dpeatavar (Tetrab., 1, 4. Anon., p. 143). De
méme lo. Lyd., Mens., I, 11 : ¢Sy ovre dxpwg xal mposeyds Enpaivovet.

2. 11 y a 12 une question posée par le texte de Diodore disant que les noms
des autres planétes sont les mémes en Chaldée et en Gréce, sauf celui de
Saturne, qui est appelé Ilélios par les Chaldéens : i8iz §& tdv Omd tdv "EAM,-
vwv Kpbvoy dvouaiduevov, émipavéstatos 82 xai whelora xal péyieta wpoorpal-
vovtz, xzhobaty fAlov (Diod., II, 30, 3). R. Brown (Proceedings, XIII, p. 248)
assure qu'en effet les Chaldéens appelaient Saturne « le vieux Bélier I'An-
cien », c'est-a-dire, le vieux Soleil. L'cxpression #iAtov dothp - stella Solis,
est appliquée & Saturne dans la Didascalie de Leptine (Notices el Extraits,
XVIII, 2, p. 54), I'Epitome d'Eratosthéne, Ilygin et le Scoliaste de Germa-
nicus (C. Robert, op. cil., pp. 194-193), trois auteurs qui confondent, il est
vrai, Saturne avec Jupiter, mais dont I'inadvertance est une garantie de plus;
enfin, par Simplicius (8v "WAwov 4stéox oi wakaiol wpognydpevov, ad Aristot., De
caelo, p. 499). 11 est possible que Saturne ait eu, aux yeux des Chaldéens, des
affinités avec le Soleil; mais il se peut aussi, comme I'a supposé Wesseling,
qu'il y ait eu la une simple méprise, des Grecs ayant traduit par “HAwo¢ I'El
phénicien (Bel chaldéen), assinilé & Saturne : "I hov, tév xal Kp évov (Eusch.,
Praep. Ev., 1, 10, 16). Apud Assyrios Bel dicitur quadam ratione el Saturnus
et Sol (Serv., Aen., 1, 129) — & doivixes xal Edpor tdv Kpdvov "HA xal BRA
xal Bukabhy dvoudfovs: (Damasc. ap. Phot., cod. 242) — Kpdvog, Bv of doi-
vixes "M mposayopedoust (Sanchon. ap. Fr. H. Gr., 111, p. 510). — Kronos, nom
arabe du Soleil, "Apx¢ Kpdvog, d'aprés Nonnus (XL, 393). Le nom de Ttxdv, qui
lui était commun avec le Soleil, contribuait aussi & maintenir I'association
d'idées. Cf. Kpovdppwy, nom donné par I'astrologue Paul d’Alexandrie & son



94 cuAP. IV. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIKES

caractére astrologique de I'astre fut celui d’un_vieillard_prudept,
grave, un peu trisle, capable de nuire sans étre_fonci¢rement
mm,__chgz_qgi les_aptitudes intellectuelles prédominent
“5uT 168 Tacultés physiques. A son Age saltache l'idée de primaute
&t aussi celle de _celle-ci enfermant déja des éléments
contradictoires, atlendu que la paternité, congue comme effct de
la puissance génératrice, s'accorde mal avec la vieillesse. Et,
d’autre part, I'idée de force génératrice, de semence, est attachée
aussi au type de Kronos et surtout aun Saturnus latin. De plus,
comme chaque idée fait surgir sa limite, Kronos est aussi le dieu
destructeur de ses propres ceuvres. Un jeu de mots facile, d’ori-
gine orphique ou stoicienne, l'identifiait avec le Temps (Xpdvoq) !;
la faux avec laquelle il avait mutilé son pére Ouranos lui servait
4 moissonner tout ce qui grandit sur terre. De 13 une série d'as-
sociations d'idées incohérentes et divergentes, dans lesquelles les
astrologues ont choisi & leur gré de quoi composer le type de
I'astre puissant et redouté, celui qui trone au plus haut du ciel et
pise irrésistiblement sur les leviers célestes.
Sa prééminence ne fait pas de doute 2. Les Grecs 'ont main-

fils, équation symbolique ot Ammon (Bélier solaire) remplace El. Letronne
(op. cit., pp. 495-497) ne rejette I'opinion de Wesseling que parce qu'il est
convaincu que les renseignements de Diodore viennent de 'antique Chaldée.
1. Chrysippe, virtuose de ’étymologie, considérait Kpévog comme éxxpieixdy
to0 pedpatos féov (Phaedr. Epic., p. 17 Petersen). Kpévog = Xodvos (Varr. ap.
Tert., Ad Nat., 11, 412. Aug., C. Dei, VI, 8. Macr., Sat., 1, 8, 6-1. CI. Lobeck,
. Aglaopk., p. 470). I y a une idée analogue dans 'assimilation alexandrine de
Saturne avec Némésis : mapk 82 Alyuntios Nepéocwe dstip (Ach. Tat., Isag.,
17). Némésis, c'est la loi de nature, la « répartition » (de vépw) qui attribue &
chacun son do, c'est la destruction qui atteint nécessairement — et justement
— toute ccuvre humaine. Serait-ce comme Némésis que Saturne est en astro-
logie l'auteur des morts violentes (Ptolem., Tetrab., 1V, 8), de celles précisé-
ment qui ne sont pas I'ceuvre du temps? Némésis, symbole solaire suivant
Macrobe (Sat., I, 22, 1), ce qui vient & 'appui du caractére solaire attribu¢ a
Saturne (cf. ci-dessus). Ce serait perdre son temps que de discuter ces identi-
fications, si tous les mythographes étaient de la force de ceux qui faisaient
de Saturne un fils de Pollux, a pollendo (Fulgent., Myth., 1, 2; cf. Pollucis
proles in Poet. lat. min., V, p. 350 Baehrens), ou d’ "A vpwv, &rd tol odpdvou
dxapdtov (Eustath. ad Homer., p. 1205 ed. Basil.). Ce sont des étymologies
dues i I'insipide exégése des Stoiciens ("Axuwy = 0dpavés, dans Cornutus, ch. 1).
2. Cf. Diodore, 1. 30,3 (ci-dessus, p. 93, 2) : Epigeni — videtur plurium habere,
ad omnes sublimium motus, stella Saturni (Sen., Q. Nat., VI, 4) — seu quod
de septem sideribus quis res mortales reguntur, altissimo orbe et praecipua
potentia stella Saturni feratur (Tac., Hist., V, &). Updra piv obv Titdv mdvtog
Kodvog albspog dpyse | ’Aathp by daivovta Beol pépamés s xahobsw (Maneth.,
1V, 14-15). Saturne est le Mpéa6us (Maneth., V, 249) — &id 3 wpoupeatdvat



LA PLANETE SATURNE 93

tenue, en la justifiant par une raison qui aurait pu les conduire
4 une conclusion contraire; car, s'il_est au_plus_haut du _ciel, il
est aussi le plus loin de la terre. Mais les physiciens et les mys-
Tiques répétaient a 1'envi, Tes uns, que les éléments les plus purs,
les plus intellectuels, montent vers les sphéres supérieures, les
autres, que l'intelligence et la dignité des astres va croissant &
mesure qu'ils s'approchent de la sphére des fixes et du séjour de
la Divinité. Saturne devenait ainsi la téte, le cerveau du monde
planétaire *. Aussi est-il celui Gui marche 16 plus majestueuse-
ment et obéit le moins & 1'élément irrationnel, cause des rétro-
gradations.

La logique des physiciens aurait conduit & admettre que Sa-
turne était de la nature du feu, I'élément qui, en vertu de sa
légéreté spécifique, occupe la partie supérieure du monde. Cela
ne faisait pas le compte des astrologues, qui tenaient pour le
vieillard morose et froid. On a vu comme Ptolémée, qui dérive
du Soleil la chaleur et la lumiére, justifie ce froid. Il n’y cut pas
de contradiction sur ce point 2. On n’en saurait dire autant de
Pautre qualité qu'il plait a Ptolémée de joindre a celle-13, a savoir
la sécheresse. Le législateur de 'astrologie grecque n'y avait sans
doute pas assez réfléchi, car il a contre lui une foule d’analogies
et d’arrangements plus anciens que sa doctrine; ou bien il a
voulu imposer sa théorie, en vertu de laquelle la Terre est la

wdvtwy xal 8 mpegbitepov (Anon., p. 98). Pour les pythagorisants, sa pri-
mauté vient de sa qualité de « septi¢me », de son rang dans la sphére et dans
la semaine (lo. Lyd., Mens., 1I, 11).

1. Cf. Hermipp., 1, 13, § 86-90, et ci-aprés (ch. x), la « mélothésie » planétaire.

2. Le plus ancien texte sur lc tempérament physique des planétes (daprés
les Stoiciens) est de Cicéron : quarum (stellarum) tantus est concentus — ut,
cum summa Saturni refrigeret, media Martis incendal, his interjecta Jovis
inlustret et temperet infraque Martem duae Soli oboediant, ipse Sol mundum
omnem sua luce compleat ab eoque Luna inluminata graviditales et partus
adferat maturitatesque gignendi (Cic., Nat. Deor., 11, 46). Vitruve (IX, 1 [4])
explique comme quoi, le feu montant toujours, Mars doit étre bralé par les
rayons du Soleil. Saturne est trés froid, parce que tangit congelatas caeli
regiones. Jupiter, entre les deux, est tempéré. On voit que ces explications
« physiques » n'ont pas ¢té imaginées par Ptolémée. Elles ont di é&tre systé-
matisées par Posidonius. Cf. Frigida Saturni sese quo stella receptet (Virg.,
Georg., 1, 336). — Summa si frigida celo | Stella nocens nigros Saturni accen-
deret ignes (Lucan., Phars., 1, 845). — Summa est Saturni, quae quia proprior
est crystallo, h. e. calo, in ea deficit calor solis. — Satis cognitum est Saturni
stellam frigidam esse, et ideo apud Judaeos Saturni die frigidos cibos esse
(Schol. Virg., ibid.). Saturne est pour les physiciens la plus légére des pla-
nétes : levilatis argumentum habet, quod super ceteras est (Sen., Q. Nat., VII,
29), plumbeus pour les astrologues.



96 cHAP. IV. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

source unique de I'humidité, comme le Soleil I'est de la chaleur;
auquel cas, il a échoué. L'opinion commune voulait que Saturne
fat froid et humide. Dans le Zodiaque, Saturne a pour domiciles
le Capricorne et le Verseau, signes froids et humides *. Dans les
« lieux » du cercle de la géniture, il est logé en IMC., au plus bas,
aulieu qui symbolise souvent les eaux 2. Méme en culmination
supérieure, il est le patron des jardiniers et porteurs d'eau de
toute espéce *. De méme qu'il provoque des pluies en traversant
ses domiciles, de méme il excite dans le corps humain des mou-
vements d’humeurs froides, flux intestinaux, pituiles, etc. *. 11
en fait autant dans les corps célestes qu'il rencontre : on croyait
que la Lune, en le quittant, produisait des rhumatismes et hy-
dropisies °. Enfin, les théories les plus opposées sur la génération
et la mort s'accordaient a loger 'humidité dans Saturne, l'eau
étant le principe générateur dans la physique issue de Thalés et
I'extincteur du feu vital dans celle des partisans d'Héraclite °.

1. Voy. ci-aprés, ch. vii. On s'imaginait que ces signes ‘étaient pluvieux, non
parce que le Soleil y est en hiver, mais 4 cause de Saturne, et quand Saturne
¥ était. Comme le Soleil, dit Pline, a dans I'année ses étapes de température
diverse, de méme les planétes. Igitur (sidera) in suo quaeque motu maturam
suam exercent, quod manifestum Saturni maxime transitus imbribus faciunt
(Plin., 11, § 106). Summo si frigida caclo | Stella nocens nigros Saturni accen-
deret ignes, | Deucalioneos fudisset Aquarius imbres etc. (Lucan., Phars., 1,
643 sqq.). — Quod Saturnus humoris lolius et frigoris deus sit (Serv., Georg., 1,
12). — Saturnus deus pluviarum est, unde etiam senex fingitur; nam senes

esse gelidos. Hlic autem in Capricorno facit gravzsslmas plu-
uzas, praecipue in Italia. — Ut in Scorpione grandines : item in alio fulmma,
in alio ventos (Serv., Georg., 1, 336). Ptolémée lui-méme s’oublie jusqu'a dire
que les étoiles qui sont dans le flot épanché de I'urne du Verseau ont le tem-
pérament de Saturne (Tetrab., 1, 9). Il y a, il est vrai, un moyen d'associer
le sec et I'humide par la gelée : torpere videntur | Omnia Saturno; raros ille
exprimit ignes | Et siccas hiemes adstrictis perficit undis (German., Arat.
Prognost., fr. 111, 24 sqq.) Cf. Pline, II, § 34 (Saturni autem sidus gelidae ac
rigentis esse naturae). L'urne de plomb de Saturne, plena undosae hiemis
atque algidi frigoris necnon eliam pruinarum (Martian. Cap., I, 417). En un
mot, Saturne répond & notre « bonhomme Hiver ».

2. La culmination inférieure (IMC = imum medium caelum) est parfois xal
mhoiwy xal 08ativdv wémwv mepxtnuinds (Paul. Alex., fol. M 4 v.); Saturne
& I'horoscope quibusdam circa aguam dabit actus (Firmic., 111, 2, 3 Kroll). On
voit reparaitre dans Saturne, patron des jardiniers, I'ancien dieu chthonicn et
agricole.

3. Paul. Alex., fol. N 2 v. Maneth., I, 83 sqq.

4. Voy. ci-aprés, ch. xit.

5. Maneth., I, 153 sqq. Firmic., 1V, 15, 2 Kroll.

6. C'était l'opinion des Pératites, astrologues déguisés en chrétiens : T3 8¢
O8wp éatl .. & Kpdvog. — Moy yao yevéoe: mod 18 Smomeselv ©f) pbopd altioq évé-




LA PLANETE JUPITER 97

C'est de toutes ces idées incohérentes qu’est fait le type astro-
logique de Saturne !, dont le surnom méme de « luisant » (Palvwy)
parait étre un euphémisme.

%. JUPITER (Paébwy - Zebg - Jupiter).— La planéte brillante qui
porte Te nom de Jupiler a recu des astrologues autant d’éloges —
et les mémes —que le bon Zeus, « pére des dieux et des hommes »,
de la part des dévots. Jupiter est I'astre bienveillant et bienfaisant
par nature, en quoi il se dislingue avantageusement da Mardouk
babylonien. Si son influence dominait seule, la terre serait _un
paradis : Firmicus croit méme que les hommes seraient immor-
tels 2. Ptolémée traduit ce caractére psychologique en langage de
Pphysicien : il fait valoir la nature essentiellement tempérée_de la
planete _qu’lT,EPanons chaude et humide, plus chaude qu'hu-
mide, et placée, comme une jaste moyenae, entre les glaces de
Saturne et les féiix'de Mars. Il attribue aussi & Jupiter la propriété
d’exciter des « vents féconds  ». D'ou viennent ces vapeurs et
soufftes humides, Plolémée n’en dit rien et I'on peut croire qu'il
n'en sait rien. C'est peut-étre de Mardouk que Jupiter a hérité ces
attributs. Dans la quatriéme Table de la cosmogonie chaldéenne,
on lit que Mardouk, allaut combattre Tiamat, déchaina un oura-
gan terrible, « les quatre vents, les sept vents qu'il engendre ».
Plus loin, Mardouk est appelé « le dieu du bon vent* ». En tant
que dieu de I'atmosphére, des pluies et orages, le Jupiter gréco-

atrrev & Kpdvog, xal odx dv yévorto yévesis év 4§ Kpdvog odx dumadife:. Clest ce
qu'avait déja dit Héraclite, Mywv * « guyfior ydp Gdvatov S8wp yévesbar » (Phi-
losophum., V, 2, 16). Cela n'empéche pas que I'cau ne nourrisse aussi le feu en
se subtilisant, comme le feu meurt en redevenant eau.

1. C'est dans le tempérament des individus nés sous l'influence spéciale
d'une planéte que s’étudie en détail le caractére de la planéte. Je ne veux pas
donner ici de ces portraits, pour ne pas anticiper, et aussi parce que 1'école
de Ptolémée ne les construit pas en bloc, mais étudie & part le tempérament
physique, les facultés psychiques, les aptitudes et professions, etc. (voy.
ci-aprés, ch. xm).

2. Firmic., 11, 13, 6 Kroll. C'est encore une divinité solaire : en Egypte,
’0alg180s dato (Ach. Tat., Isag., 17). Les astrologues lui attribuent comme
C¢wua le Cancer, comnme taxeivwpa le Capricorne, c'est-d-dire ce qui convien-
drait exactement au Solcil (voy. ci-aprés, ch. v). .

3. Ak 8 7o pINhov elvar Begpavtinds, yovipwy mvevpd Twy yivetat TornTindg
(Ptol., Tetrab., 1, 4). La chaleur était censée provoquer par réaction les vents
du nord, les étésiens, qui soufflaient aprés la Canicule. Au temps on il écrivait
ses ddseg (ap. Wachsmuth, pp. 199-276 ed. 2*), et ou il n'était pas encore
astrologue, Ptolémée adjugeait le chaud & Vénus, I'humide & Jupiter, les
vents humides & Mercure (ibid., p. 209). 11 a modifié ses étiquettes.

4. Jensen, Kosmologie, pp. 283 et 295.



98  CHAP. 1V. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

latin se prélait & l'assimilation !. Quant-aux vents « féconds »,
c'est un débris, échoué 13a, d'une superstition autrefois trés
répandue. On verra plus loin que les astrologues ont attribué
aux trois planétes supérieures et & Vénus une orientation spé-
ciale, correspondant aux quatre points cardinaux. Le Nord était
dévolu a Jupiter. Or, le vent dunord, le Borée, passait pour avoir
une vertu génésique telle que des femelles d’animaux s’en trou-
vaient parfois spontanément imprégnées 2.

En tout cas, Ptolémée donne & Jupiter I'épithéte qui définit le
mieux son genre d'influence en disant que celle-ci est « tempérée »
(eBrpxray ’s'xet T monTxd TR duvipews) 8.

&' MARs (Tupdess - "Aprc - Mars). — En revanche, les astrologues
épuisent les ressources du vocabulaire pour définir 'action redou-
table du « flamboyant », de I’ « impétueux (9o5po) » Mars, dont la

Tumiére rouge — cause premicre de ces imaginations chimériques
— a comme_une_couleur de sang, et dont la marche ressemble &
des bonds s rapides succédant  de courtes rétrogradations. Le dieu
chaldéen Nergal, dieu de la_guerre, de la peste, de la mnort semée
4 pleines mains, a trouvé dans la mythologie grecque un portr?lt

“ressemblant. Cependant, il y avait une tradition, peut-étre d’ori-
gine égyptienne, qui substituait au brutal Arés le fort, mais débon-
naire Héraklés ‘. Les astrologues tiraient trop bon parti des

1. Le Jupiter astrologique est yluréwv 68dtwv yopnyss (Anon., In Telrab.,
p- 10) et loge dans les Poissons.

2. Borée imprégnant des cavales (Ilow., Iliad., XX, 223 sqq.); le Zéphyre
fécondant les cavales lusitaniennes, fait rapporté comme res incredibilis, sed
vera par Varron (R. rust., 11, 1, 19), Pline et Columelle; on disait qu'il n’y avait
point de vautours méles, les femelles étant toutes fécondées éx ol wvebpatog
(Euseb., Pr. Ev., 111, 12, 3): tous faits soi-disant avérés, au point que Lactance,
avec un manque de goit évident, en tire argument pour expliquer I'Incar-
nation de J.-C. : Quodsi animalia quaedam vento et aura concipere solere
omnibus notum est, cur quisquam mirum putet cum Spiritu Dei, cui facile est
quidquid velit, gravatam esse virginem dicimus ? (Lactant. Inst. Div., IV, 12).
Suivant Proclus (in Aral. Sacr., V, 2, p. 176 Pitra ), le Borée produisait des
miles, le Notus des femelles. Voy. ci-aprés (ch. vir) les « vents féconds » de
Jupiter invoqués pour fixer son $¢ wpa dans le Cancer.

3. Clest le refrain traditionnel : Sub Jove lemperies et nunquam turbidus
aer (Lucan., Phars., X, 207). Influence météorologique de Jupiter tempérant
le froid en hiver, le chaud en &té — rabidos et temperat aestus (German.,
Arat. Progn., 1V, 14). Pline avait dit avant Ptolémée que Jupiter, entre Mars
et Saturne, interjectum ambobus ex utroque temperari Jovem salufaremque
fieri (Plin., I1, § 34), et Pline copie Cicéron (ci-dessus, p. 95, 2). Tout cela avait
I'air raisonnable, et on ne demandait pas d’autres preuves.

4.0 %00 "A pewg mapd pdv toic "ENMat Tupdets, mapd 8¢ Alyvrtlow "HpaxAéoug
(Ach. Tat., Isag., 11. Cf. Aristot., De mundo, 11, 7). Le Hur-dos (‘Eprwat) égyp-



LA PLANETE VENUS 99

caprices de Mars et trouvaient trop commode de rapprocher sans
cesse Mars et Vénus pour ne pas faire prévaloir le type du rava-
geur sanguinaire, ctlui que Manéthon apostrophe en termes si
éloquents !, comme le tyran de I'espéce humaine et le perturba-
teur de la nature entiére.

Q. VENUS (Pwagdpos - ‘Ewsodoos et “Earepos - *Agpodizn - Lucifer et
Vesper ou Vesperugo - Venus). — Les souvenirs mythologiques
associent nécessairement au nom de Mars celui de la belle adul-
tere, de la déesse de la volupté, Istar, Astarté, Aphrodite. Cette
association, qui existait aussi dans la tradition chaldéenne entre
Istar et Nergal, est cependant funeste aux yeux des astrologues,
comme elle est criminelle aux yeux des moralistes 2.

Comme planéte féminine, Vénus se rapproche du tempérament
de la Lune, 2 cette différence prés que la froideur de la Lune est
_remplacée chez Vénus par_une chaleur qui met son humidiléen
fermentation génésique ®. Plolémée la compare & Jupiter pour
son caractére « tempéré »,"en notant une prédominance d de I'hu-
mide dans le mélange. 11 éprouve quelque difficulté a rendre rai-
son de cette humidité, qui est postulée par le sexe de la planéte.
11 pense que la chaleur de Vénus lui vient du Soleil, dont elle
est I'acolyte, et que 'ampleur de son volume, attestée par son

tien, traduit ici par Ilercule, était plutdt fécondant, I'antithése de Mars (Valens
ap. Salmas., p. 596. Cedren., I, p. 295 Bonn. Lepsius, Einleit., p. 90). Sur le
lion de Commagéne (ci-aprés, ch. xu), on lit vpdets "HpaxAéous. Stella
Martis, quam alii Herculis dizerunt (Hygin., I, 42). Tertium Martis [sidus],
quod quidam Herculis vocant (Plin., 11, § 34). Pyrois, quem multi Herculis,
plures Martis stellam vocant (Apul., De mundo, 2). Chaldaei [les Alyimt:or de
Tatius] stellam Herculis vocant quam reliqui omnes Martis appellant (Macr.,
Sat., I, 12, 6). Les éclectiques y logeaient Mars et Hercule : nam et stellam
[Chaldaeis dicentibus) unam habere dicuntur (Serv., Aen., VIII, 275).

1. Voy. la tirade qui commence par "Apcc, “Apes xaxocpyd xai dvdpdar xal
waxdpeaay x. T. A (Maneth., I, 139-152). Les stoiciens dérivaient "Apn¢ de
avatpeiy (cf. ci-aprés, ch. xu).

2. LA encore, la tradition pessimiste a prévalu sur une tradition, dite aussi
égyptienne, qui adjugeait la planéte 4 Isis, remplacée en Gréce par Junon ou
la Mére des dieux : alii Junonris, alii Isidis, alii Matris deum appellavere (Plin.,
I, § 37). — Stella Veneris, Lucifer nomine, quam nonnulli Junonis esse dize-
runt (ygin., 11, 42). Phosphorus Junonia, immo Veneris stella censetur (Apul.,
De mundo, 2). Saint Augustin constate que Vénus I'a emporté sur Junon,
comme lors du jugement de Piris (Civ. Dei, V11, 15). Aristophane ne songcait
pas a la planéte, mais aux flambeaux d'Eleusis, quand il appelait Iacchos
vuxtépou tehetiic pwapdoos datho (Ran., 343).

3. Hujus natura cuncta generantur in terris. Namque in alterutro exortu
genitali rore conspergens non terrae modo conceptus implet, verum animan-
tium quoque omnium stimulat (Plin., 11, § 38).



100 cuAP. 1V. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

éclat !, lui permet d’emmagasiner en quantité les exhalaisons
humides de la Terre, dont elle n’est pas trés éloignée . N'insistons
pas sur I'embarras d’un savant qui veut s’émanciper de la mytho-
logie.

En cette Vénus astrologique se sont absorbés et défigurés les
anciens mythes qui faisaient de I'étoile du matin et de 1'étoile du
soir deux beaux éphébes, 'un fils de I'Aurore et d'Astreos,
I'autre, de I'’Aurore et de Céphale, tous deux aimés d’Aphrodite.
L'identité des deux étoiles avait été reconnue, disait-on, soit par
Pythagore, soit par Parménide, et introduite dans le courant des
idées populaires par le podte Ibycus?®. Le lien d'amour imaginé
par les vieux aédes entre Aphrodite et ses amants finit par une
union intime o disparut la personnalité des deux jouvenceaux.
L’astrologie n’eut garde de réveiller leur souvenir et de mettre
en doute le sexe de la planéte.

Q. MERCURE (2<D8wv - ‘Epuic - Mercurius). — Plus prés encore
du soleil étincelle * Vastre qui, aprés avoir ét¢ objet de litige
entre Apollon et Hermés *,a gardé le nom de ce dernier. Nature
Erotélforme, instable, « prompte_a ,_changer dans l'un et l'autre
sens®», & canse de la rapidité de sa course et des influences mul-
T@E'ciu ilSubit de la part.des planétes voisings, Mercure est une

“copie peu fidéle de son prototype chaldéen. Ewdemmenl la my-
thologie grecque 1'a emporté sur les données exotiques. Plolémée
s'ingénie & expliquer, par des combinaisons de principes élémen-

1. Vénus passait pour la plus grosse des planétes (Hygin., II, 42; IV, 15,
Plin., I1, § 36. Schol. Arat., II, p. 402 Buhle. Schol. German., p. 422 Eyssenh.),
plus grosse méme que la Terre (Proclus in Anal. Sacr., V, 2, p. 68 Pitra).
Pour I'éclat, on pouvait lui préférer Jovis et sidus super omnia sidera lucens
(Auson., Eclog., p. 548 Toll.).

2. Ptol., Tetrab., 1, 4.

3. Mpirog 88 "16unog el Eva ouvéoteihe Td¢ mpoonyoplas (Ach. Tat., Isag., 17).

4. Qui rotundiores oculos splendidosque gerunt, Graeci oviN6ovtx dicunt
(Anonym., De physiognom., (11, 2, p. 113 Feerster]). Dans nos pays & horizons
brumeux, Mercure n'est guére connu que des astronomes.

5. Encore la tradition « égyptienne » : w2pd 8 Alyuwtiotc ’AméMhwvos dothp
(Ach. Tat., ibid.), adaptation arbitraire, car la planéte Sebgu était, & 'époque
pharaonique, I'astre de Set ou Typhon. Connue d'Aristote (De mundo, I1, 7),
cette tradition est appliquée sur le lion de Commagéne, ol on lit StiA 6wy
’AméAhwvog, et elle persistait encore au temps d'Apulée : Mercuri sidus, a
quibusdam appellatum Apollinis (Plin., 11, § 39). — [Stellam Martis) sequitur
Stilbon, cui quidam Apollinis, ceteri Mercurii nomen dederunt (Apul., De

do, 2). Les stoiciens, qui reconnaissaient Apollon dans le soleil, ont di
faire prévaloir la tradition plus ancienne, adoptée par Platon.

6. Ptol., Tetrab., 1, 4.



s%25c3%25af%25c3%25afb.it
euJid%25c3%25a8k.de

LA PLANETE MERCURE 101

taires, que Mercure puisse dessécher aussi bien qu’humecter,
précisément parce que la chaleur solaire le rend avide d’humi-
dité et qu'il s’en trouve saturé quand il s'approche de la sphére
lunaire. La mythologie peut seule rendre raison des qualités
multiples, intelligence vive, sens artistique, éloquence, fourberie
aussi, que_posséde et _engendre Mercure, Les astrologues n’ont
guére ajouté a ce type, assez complexe d'ailleurs, que le sexe
indécis dont ils avaient besoin pour introduire de la symétrie dans
leurs classifications. Leur Hermés est « hermaphrodite »; il
change de sexe en changeant de position, ou plutét de com-
pagnie.

Le sexe de position n’est qu'un des nombreux arcanes de
I'aslrologie : nous nous en ferons une idée plus nette en abordant
les classifications de toute sorte au moyen desquelles les astro-
logues ont multiplié, diversifié, réparti les influences planétaires.

§ 1I. — CLASSIFICATIONS DES PLANETES.

Avec ses combinaisons de chaud et de froid, de sec et d’hu-
mide, Ptolémée dresse une classification assez simple des pla-
nétes en bienfaisantes et malfaisantes, males et femelles, diurnes
et nocturnes !. Le chaud et 'humide étant les principes « géné-
rateurs et actifs », le froid et le sec les principes « destructeurs
et passifs ? », les planéles chez qui dominent la chaleur et I'hu-
midité, comme %, @ et C, sont bienfaisantes; celles qui ne sont
que froides ou bralantes et séches en méme temps, comme b et
d sont malfaisantes. Le Soleil a un caractére mixte, comme
Mercure, lequel est toujours indifférent et se conforme au tempé-
rament des planétes auquel il est associé 3.

1. Ptolem., Tetrab., 1, 5-1.

2. ’Eweidh tév teoadpuwy yupdtwy Yo wév elot td yédvipa xal moinTind,
te 00 Beppod xal tol Oypod, 8k tobtwy ydp mavia uyrpivetar xal alfetax:, 8do
8 7i pBapTenk xai walntind, vol Enpod xal 1ol Yuypod, 8 dv mdvea
il Staxpivetar xal Suazbeipera x. 5. . (1, 5). Ptolémée fait la théorie scien-
tifique d'une classification en dyafomoiol et xaxomotoi (dovépec), qui
n'est pas de lui, wais des « anciens » (ol mahatol), recours vague & I'antiquité
soi-disant chaldéenne et égyptienne dont les croyants ont besoin.

3. Ptolem., Tetrab., 1, 5. Paul. Alex., fol. D2 v. Serv., Georg., I, 335, etc.
Voy. ci-aprés (p. 109, 3) une autre explication, fondée sur les rapports harmo-
niques (Macr., S. Scip., I, 19, 20-27). 1l n'y a pas de planétes qui soient tou-
jours favorables ou toujours nuisibles. Les malfaisantes méme sortent d’heu-
reux effets quand elles « se réjouissent », .



102 cHAP. 1V. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

Le sexe des planétes est déterminé par le degré d’humiditeé, la
prédominance de I'humidité produisant le sexe féminin, ce qui
est le cas pour C et Q. Mercure'reste capable des deux sexes,
comme formé d'un mélange égal de sec et d’humide : les aulres
plandtes sont masculines. En somme, les planétes supérieures
sont masculines, et les inférieures — sauf le cas douteux de Mer-
cure — féminines, ce qui devait réjouir les amateurs d harmonies
mystiques, en un temps ouiln'y avait pas encore de « féministes »
pour réclamer contre I'infériorité du sexe féminin. Ce sexe indivi-
duel ou « physique » se trouve modifié par un supplément de
sécheresse ou d’humidité que les planétes doivent & leur position
du moment el qui leur donne un sexe « cosmique ». Les plandtes
se « masculinisent » et se « féminisent » de deux et méme de trois
fagons :

1o En verlu de leurs positions ou « phases» (¢4set) par rapport
au Soleil. Les planétes qui se 1évent le matin avant le soleil (tio:
»ai mponyodpevor) se masculinisent; celles qui se couchent le soir
aprds lui (Eomépror xai indpevor) se féminisent *.

2° En vertu de leurs positions par rapport & I'horizon. Il est
entendu que les astres se 1évent & I'Orient chargés d’humidilé;
qu’ils se desséchent, c'est-a-dire se masculinisent, en allant de
I'horizon & la culmination supérieure, et se féminisent en descen-
dant de 13 vers 1'Occident. Ce systéme dut paraitre assez raison-
nable 2 : les astrologues I'achevérent en décidant que, au-dessous
de I'horizon, il y aurait aussi un quadrant sec et un quadrant
humide, chacun opposé au quadrant supérieur de méme qualité 3.

1. 11 y aura lieu d'insister plus loin sur ces phases planétaires lides a la
théorie des rétrogradations et introduites dans I'astrologie par les savants,
pour la plus grande confusion des astrologues de moyen acabit, incapables
de rien entendre a ces finesses. Ptolémée se contente, dans un chapitre spé-
cial (Tetrab., 1,8 : Mepl t#ic Suvdpewg tdv wpd¢ Tov fidtov oynpa-
Tiapdv), de dire que cette assertion cst justifiée par I'analogie avec les
phases lunaires, la lune, gorgée d’humidité aprés la syzygie, se réchauffant et
se desséchant ensuite ; de telle sorte qu'elle est huinide quand elle se couche
aprés le soleil, séche quand elle se 1¢ve avant lui. 11 considére, bien entendu,
comme démontrées ces alternances d’humidité et de sécheresse relatives dans
la Lune. Cf. le scoliaste Anonymne (In Telrab., p. 24) et ci-aprés, p. 112.

2. Raisonnable et poétique. Manéthon (11, 403 sqq.) nous montre les planctes
se levant pleines d’allégresse, puis s'inclinant, lasstes et attristées, vers
I'Occident.

3. Le scoliaste se demande pourquoi Ptolémée n'a pas plutdt partagé la
sphére en deux moitiés, I'une & 1'Orient, 'autre d I'Occident du plan méridien.
11 est choqué de voir appeler quadrant oriental et masculinisant non seule-
ment celui qui est & I'Orient au-dessus de I'horizon, mais le quadrant opposé



LE SEXE DES PLANETES 103

3° D'aprés le sexe des signes du Zodiaque qu’elles occupent.
C'est un cas particulier de l'action réciproque que sonl censés
exercer les signes et les planétes!.

Le sexe cosmique a une grande importance en astrologie, car,
sans lui, les astrologues, ne disposant que de deux planétes fémi-
nines, auraient été souvent embarrassés d'expliquer la production

« de tel ou tel sexe dans leurs thémes de géniturne.

Le chaud, qui est masculin, est aussi diurne, comme associé
3 l'idée de lumiére; 'humide, par analogie du méme genre, est
nocturne. Les planétes diurnes (#pepwai - diurnae) sont rangées
dans le parti (2 %pesec® - conditio - secta) du Soleil ; les autres (voxze-
ozl -nocturnae), du c6té de la Lune. Ce sont comme deux sociétés
antagonistes, dont chacune a ses goats particuliers, ses offices
préférés, sa part distincte dans le monde. Les planétes diurnes,
satellites (Sopupdgor) du Soleil, ont les mémes gotts que leur chef:
elles se réjouissent (yaipovs: - gaudent) d’étre levées le jour et cou-
chées la nuit %, et sont par conséquent favorables pour les nais-
sances diurnes. Elles se plaisent aussi particuliérement dans les
signes masculins du Zodiaque et, d’'une maniére générale, dans
la moitié orientale du monde. La secte nocturne ou lunaire a des
préférences exactement inverses *.

Les astrologues, préts & tout sacrifier & la symétrie, ont voulu

par le sommet, lequel est & 1'Occident. Cela tient & une régle générale (voy.
ch. viet x1), en vertu de laquelle les quadrants opposés se communiquent
leurs vertus propres (aA)’ &g fotxe T2 xatk Siduetpov FAabe setaprnudpia, o¢ xai
wetxd§ovar dAMAotg Tig i8lag Suvdpews. Anon., p. 21).

1. Anon., p. 101.

2. Le mot atpegig est technique en ce sens. Il y a cependant exception,
remarquée du scoliaste, en un certain passage ol Ptolémée aipéoctq Aéyer 0d
T3¢ vuntepwy g wal fueovdq, dAAG Ti¢ tdv Sutixdv dstépuy xal dparpetindy (1bid.,
p. 157). Les Arabes ont fait de aipesic haiz ou alahis.

3. Explicare debemus quae stellae per diem gaudeant et cujus conditionem
sequantur etc. (Firmic., 1, 1 Kroll). 11 explique plus loin (II, 20, 11 sqq,) les
aflinités des planétes diurnes et nocturnes avec les génitures de méme nom.
On remarquera la violence faite au sens commun par le souci de la symétrie.
Il n’y avait aucune raison plausible pour imaginer des planites diurnes,
puisqu’elles sont invisibles durant le jour et ne brillent que la nuit. Leur
« joie » est ici de I'abnégation. Toutes auraient dd étre nocturnes. Comme le
dit Philon, Dieu, ayant fait le jour et la nuit, t#¢ pév fpépac o xpdvog dvediSou
® Mo, olx peydhw Bagihel, ti¢ 8 vuxtds cerfivy xal 1O wAROer vdv
IAlwy dotépwy (De opif. mundi, 19).

4. Ptolem., Tetrab., 1, 1. Cf. 1, 23 et le chapitre de Paul d’Alexandrie Nepl
tf¢ tdv 3vo pustfpwvaipégewg (fol. D2 v.). Mercure est diurne et mas-
culin quand il se léve avant le Soleil, nocturne et féminin quand il se
couche aprés.



404 cuap. 1Vv. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

égaliser l'effeclif des deux sectes, et, pour y parvenir, ils ont
rompu la correspondance postulée par la logique entre la qualité
de masculin et celle de diurne. Mercure étant mis a part comme
variable, il restait & partager entre le Soleil et la Lune quatre
planétes, dont trois masculines. Plolémée trouve que le probléme
a été résolu d’une fagon intelligente. Dans le clan solaire, le froid
de Saturne tempére la chaleur de Jupiler et du Soleil, tandis que
Mars, passant dans le clan lunaire, apporte le sec et le chaud
dans cette froide et humide société. Il se garderait bien d’avouer
que Mars y est dépaysé et qu'il y a été introduit, de préférence
a Saturne, — puisqu’il fallait de toutle nécessité répartir les deux
planétes « malfaisantes » entre les deux bandes, — par I'attraction
mythologique de Vénus, une raison qui n’existe pas pour luil.

On a vu que dans l'astrologie savante, représentée excellem-
mmr Ptolémae, Tés vertus des planétes ‘'sont rapportées a
Teur constitution physique, et que_¢ celle-ci est présumée d'aprés
eurs rapports avec le Soleil d’une part avec la Terre de l'autre,
rappﬁ'is qui_dépendent_eux-mémes_des distances relatives. Le
systéme acquiert ainsi une cohésion apparente, qui fait de l'or-
donnance des orbites ou sphéres planétaires le fondement de
toute la théorie. 11 faut donc examiner de plus prés cette question
des distances, qui a 6té traitée & frais communs par les astro-
nomes, préoccupés des distances réelles, et les astrologues, a qui
importaient seulement les distances relatives.

§ [1I. — ORDONNANCE ET MOUVEMENTS DES PLANETES.

Comme il a été dit plus haut, nous n'avons aucun moyen de
savoir si les Chaldéens se sont jamais souciés d’étager entre ciel

1. Cf. ci-aprés (p. 109, 3) une raison harmonique d'adjuger Mars au clan
lunaire. 1l y en a encore une autre, c'est que Mars, le diable astrologique,
est de ceux qui font des « ceuvres de ténébres ». C'est sans doute & ce clas-
sement que Mars doit d’8tre considéré comme un astre d’Occident (I'Occident
est lunaire), ce qu'il était déja, paratt-il, chez les Egyptiens (Brugsch, The-
saurus, 1, pp. 69-10), tandis que Saturne est « oriental ». L'astrologie grecque
ne parait pas avoir poussé plus loin I'étude des sympathies et antipathies
— de tempérament, non de position — entre planétes. Ce sont les Arabes
qui, exploitant peut-étre un reliquat de traditions chaldéennes, ont imaginé
toute une série de ligues et contre-ligues, capricieuses, mais explicables
cependant par le caractére mythologique des planétes ou par la position de
leurs fiefs (oixo. — (¢dpata) dans le Zodiaque. Cf. Junctinus, Speculum astro-
logiae, 1, p. 38, et les ligues zodiacales de Manilius (ci-aprés, ch. vi),



DISTANCES DES PLANETES A LA TERRE 105

et terre les astres errants !, et nous ne répélerons jamais assez
que l'astrologie trouve mieux son compte a supposer planétes et
éloiles en commerce direct les unes avec les autres. Les distances
interjetées, en réduisant les rencontrgs et contacts & de simples
effets de perspective, tendent & ruiner les théses astrologiques.
En Gréce, ot I'astronomie avait précédé l'astrologie, les astro-
logues ne pouvaient plus ni nier la superposition des sphéres, ni
se désintéresser des opinions y relatives. Ils devaient s’emparer
de la science pour qu'on ne la tournt pas contre cux.

La facon la plus simple & la fois et la plus scientifique d’appré-
cier les distances des planétes au centre de leur mouvement
circulaire est de supposer le rayon de leur orbile proportionnel &
la durée de leur révolution. Or, il n’est pas douteux que les
Chaldéens n’aient connu la durée des révolutions planétaires et
ne l'aient enseignée aux Grecs, qui, eux, n'ont eu pendant
longtemps ni observatoires, ni archives astronomiques. Il semble
donc que les Chaldéens ont dd arriver par eux-mémes & une
notion approximative des distances, s'ils se sont décidés a aban-
donner la conception archaique des planétes roulant sur la sur-
face méme de la vodte céleste. Mais les idées les plus simples ne
sont pas toujours les plus aisément acceptées. Pour proportionner
les distances a la durée des révolutions, il faut admettre un pos-
tulat qui n'est pas évident en soi, & savoir que les planétes
marchent toutes avec la méme vitesse absolue et que la différence

1. On s'imagine que l'observation méne toute seule aux théories scienti-
fiques. Mais Anaximandre mettait, dit-on, les étoiles fixes au-dessous du
soleil et de la lune, et le platonicien Xénocrate repoussait toutes les théories
concernant les distances, méme celle de son maltre. Il pensait « que les
astres se meuvent sur une méme surface » (Plut., Plac. Phil., 11, 15; Stob.,
Ecl., 1, 24). Est-il sir que les Chaldéens fussent plus savants? On doit admettre
pourtant qu'en observant des occultations de planétes par la Lune, ils étaient
arrivés néeessairement 4 la conclusion que la Lune est au-dessous des dites
planétes. Aristote cite comme exemple I'occultation de Mars, et il ajoute :
‘Ouolps 82 xxl mepl tods IAhoug dgtépas hyouaw ol mihx: Tetromndres €x
whelgtwy étdv Alydnt:ot xal BaBuldvios, map’ Ov méhhas wigvews fropev wepl
éxdgtou v datpwv (Arist., De calo, 11, 12). Mais les occultations de planétes
par d'autres planétes sont des phénoménes rares, et méme les « Egyptiens
et Babyloniens » nc¢ devaient pas avoir li-dessus beaucoup de docuwments.
Théon de Smyrne (p. 177 Hiller) assure que les Ba6urdviot xal XaA8alot
xal Alydwziot ont beaucoup spéculé, quoique sans connaissances physiques
(dveu pusiodoyiag), sur les mouvements planétaires, employant, les Chaldéens,
« certaines méthodes arithmétiques », les Egyptiens, « des tracés » (yoapumixds). .
Ptolémée ne connaft pas dc passages de Vénus et de Mercure sur le Solcil,
phénoménes inobservables & I'eil nu (cf. ci-aprés, p. 110, 1).



4106 cHAP. 1V. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

de leurs vitesses angulaires ou apparenies est due uniquement 3
la différence de grandeur de leurs orbites *. Ce principe de mé-
canique céleste, discutable méme pour des « physiciens », n'était
pas nécessairement applicable aux dieux vivants et intelligents
des platoniciens et stoiciens. Enfin, il y avait d’autres principes
théoriques que I'on pouvait préférer & celui-la. Les atomistes de
I'école de Leucippe ne croyaient pas mal raisonner en pensant
que le feu devait avoir monté en vertu de sa légeéreté spécifique,
et que, par conséquent, I'astre le plus brillant, le Soleil, devait
étre le plus éloigné de la Terre 2. Platon, au temps ou il écrivait
sa République, avait classé ses « fuseaux » ou orbites planétaires
en établissant une correspondance parfaite entre la grandeur ou
largeur des orbites et la grosseur présumée des planétes. Le
Soleil circulait ainsi immédiatement au-dessous des fixes; puis
venaient, en série décroissante, la Lune, Vénus, Mars, Jupiter,
Saturne, Mercure. C'était une idée de géométre que de prendre
pour échelle des grosseurs un secteur appuyant sa base sur la
sphére des fixes et sa pointe sur la Terre. Mais le systéme sup-
posait dans les planéles des vitesses trés inégales, qui dé-
rangeaient ce bel ordre. Aussi Platon lui-méme y renonc¢a. Dans
le Timée, il adopta une ordonnance conforme 3 la durée des
révolutions, ct le passage susvisé de la République fut corrigé,
soit par Platon lui-méme, soit par ses éditeurs, de fagon & sup-
primer la contradiction entre les deux opinions successives du
maitre 3.

1. Constat enim nullam inter eas [stellas) celerius ceteris tardiusve proce-
dere : sed cum sit omnibus idem modus meandi, tantum eis diversitatem tem-
poris sola spatiorum diversitas facit (Macrob., Somn. Scip., I, 21,' 6). C'était
aussi I'avis de Vitruve (IX, 1 [4]), qui reproduit évidemwent l'opinion cou-
rante. Ce postulat, que les platoniciens d'ailleurs n’acceptaient pas (Plat.,
Tim., p. 39 A), est loin d'étre exact. Les lois de la gravitation font que les
planétes tournent d'autant plus vite (absolument parlant) qu’elles sont plus
rapprochées de leur centre (le Soleil) : Mercure parcourt, dans le méme temps,
trois fois plus de chemin que Saturne.

2. Voy. ci-dessus, p. 14. On assure que c'était aussi I'opinion d'Anaximandre,
maintenue encore par Métrodore de Chios (disciple de Démocrite) et Cratés
(sans doute le cynique). Plut., Plac. phil., 11, 15,

3. Le fait est attesté par Proclus (in Anal. sacra et classica, V, 2, p. 68
Pitra. Cf. ci-dessus, p. 65 en note): Aitth & éoviv %, ypagh Ti¢ tadta t& Bdfn
S:0ptfodars Mékews * wal A piv wpotépa xal doyzioTépa Tolc pmeyéBeaty dxoroubzl Tidv
b’ Exdotry epaipav detépuv. La recension nouvelle (‘H 8 Seutépa xal vewtépa,
xpatodox 88 év Toigwexoracpévois dvriypdporg) place au sizieme rang
le fuseau qui est le second comme largeur, et donne le texte actuel du pas-
sage en question (Rep., X, p. 616 E). On prétendait, pour justifier le premier
classement, que Mars au périgée parait plus gros que Jupiter,



ECHELLE DES DISTANCES 107

L'ordre- suivi par l'auteur du 7'imée — c'est-a-dire la série
montante T © Q@ ¥ & ¥ b — ordre emprunté, disait-on, soit
aux pythagoriciens (disciples des « Egyptiens »), soit & Anaxa-
gore !, et approuvé par Eudoxe (toujours d’aprés les Egyptiens),
devint l'ordre classique. C'est celui sur lequel spéculent Aristote,
Chrysippe et Eratosthéne, celui qu'on retrouve dans la Table de
Keskinto et la Didascalie de Leptine 2. I1 n'y avait doute que sur
un point, demeuré toujours litigieux, la position relative des
deux acolytes du Soleil, Vénus et Mercure. Mercure avait été
placé plus loin de la Terre que Vénus, sans doute & cause de son
moindre éclat®. Une correction, due peut-éire & Héraclide de Pont,
intervertit les rangs pour ces deux planétes et ordonna la série
COT Q3 %D, qui passa pour étre plus spécialement « py-
thagoricienne », tout en restant aussi platonicienne que I'antre *.

Cet ordre, qui conserva toujours des partisans %, fut remplacé,
vers le temps d'Hipparque, par un autre systéme qui, accepté par
les astronomes, fit loi pour les astrologues. C'est celui qui met le
Soleil juste au milieu de 1'échelle des distances. D'ou venait ce

1. ANV’ ’AvaZaydpas tolro mpwtos Uméhabev, @ iordenoev EUSnpos (Procl.,
In Tim., p. 258 C). Voir sur le sujet ce qui en a été dit plus haut, p. 64, 1.

2. Sur 'inscription astronomique de Keskinto dans I'tle de Rhodes, qui con-
tient une théorie des planétes antéricure & llipparque, voy. P. Tannery dans
la Revue des Etudes grecques, VIII (1893), pp. 49-58. Le texte est reproduit
dans Inscr. graec. Insul. maris Aegaei, 1, n* 913, La « Didascalie de Leptine »
(Notices et Extraits, XVIl, 2, pp. 46-75) a été traduite par P. Tannery en
appendice & ses Recherches (p. 283-294).

3. Tannery, Recherches, p. 126. Dans I'hypothése géocentrique des anciens,
il n'y a aucune raison de mettre 'une de ces planétes au-dessus ou au-dessous
de I'autre, par rapport a la Terre : mais Iléraclide avait raison de rapprocher
Mercure du Soleil. I passe pour avoir découvert que Vénus et Mercure tour-
nent autour du Soleil (Chalcid., In Tim., 109), découverte attribuée, comme
toujours, a la sollertia Aegyptiorum (Macr., S. Scip., I, 19, 3) qui était le
fond de la sagesse pythagoricienne.

4. La série « pythagoricienne » est attribuée a Platon (Stob., Ecl, I, 21,
p. 5125 Plut., Plac. phil., 11, 13). Plato Aegyptios omniwm philosophiae disci-
plinarum parentes secutus est, qui ita solem inter lunam el Mercurium loca-
tum volunt, etc. (Macr., Somn. Scip., 1, 19, 2). Cf. Diels, Dozogr., pp. 344-
345. L'ordre des planctes importait peu aux pythagoricicns. Ils tenaient au
contraire beaucoup a établir les distances des planétes entre elles, de facon &
accorder la lyre céleste suivant les lois de I'harmonie. 1ls fixaient les inter-
valles, pour y placer en bon lieu leurs tons, demi-tons, tons et demi, le tout
& priori.

5. On retrouve encore l'ordre platonicien (celui du 7Timée) dans Apulée
(De mundo, 2), et dans Achille Tatius (/sag., 16), qui lui donne la préférence
sur tous les autres,



108 cHAP. IV. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

systéme, qui offre une symétrie voulue, suspecte par conséquent
de reposer sur des raisons mystiques, et qui cependant rallia
les suffrages des plus grands astronomes, peut-étre d’Archiméde,
d’Apollonius de Perge !, d'Hipparque, & coup sdr de Posidonius,
de Géminus et de Ptolémée 2 ? Nous avons vu plus haut (p. 64, 1)
qu'Alexandre d'Etolie le connaissait déja, et que la confusion
des témoignages ne permet pas de prendre au sérieux les
brevels d’invention décernés aux Pythagoriciens, aux Egypliens,
aux Chaldéens. Les érudits modernes se décident en général pour
les Chaldéens — les Chaldéens de Chaldée — sous prétexte que
les constructions astrologiques des « domiciles » (olxot), surtout
celle de la « semaine », reposent sur cette ordonnance et que
I'astrologie a été faite par les Chaldéens 3. 1Ils sont dupes de la
confusion, si soigneusement entretenue par les intéressés, entre
Chaldéens-astrologues et Chaldéens de Chaldée. Ils oublient
que le systéme est aussi revendiqué pour les « Egyptiens », sur
la foi des livres apocryphes de Néchepso et Pétosiris, et ils pren-
nent sans doute pour un témoignage historique les « oracles
chaldaiques » fabriqués au me siécle de notre ére par les
« théurges » dont la parole fait foi pour les néoplatoniciens. On
y racontait comment le Démiurge, aprés avoir fait les plandtes
en tourbe confuse, langa au milicu le Soleil, qui les obligea 4 se
ranger en ordre et i avancer ou rétrograder suivant son impul-
sion. Il faut laisser ces contes & I'admiration d'un Proclus. Avant

1. P. Tannery, Rech., p. 261. Pour Archiméde, P. T. n’accepte pas l'asser-
tion de Macrobe : Ciceroni Archimedes et Chald um ralio consentit (Macr.,
S. Scip., I, 19, 2), parce qu'il croit le systéme postérieur & Archiméde. Mais
Alexandre d'Etolie précéde Archiméde d'une génération.

2. Ptolémée ne trouve pas de raison décisive pour ou contre, car il ne con-
naissait pas les passages de Vénus et de Mercure sur le Soleil ; mais il opte pour
le systéme « plus ancien », qui met Vénus et Mercure au dessous du Soleil :
Tapd udv toigmaratovéporg Imondto mhepbvag tig Fhaxic (dlmagest., 11, 9).
11 entend évidemnment par malatdrepor des gens plus anciens que Platon,
sans doute des Chaldéens. De son temps, et depuis longtemps déji, on n'avait
le choix qu'entre I'Egypte et la Chaldée.

3. C'est encore l'opinion de P. Tannery. Il croit que I'attribution & Pytha-
gore a été faite par les « faussaires alexandrins » (Rech., p. 126, 1), en quoi
il a parfaitement raison; mais il ne se méfie pas des prétendus Chaldéens.
« L'antiquit¢ de Vordre que nous attribuons aux Chaldéens », dit-il (ibid.,
p. 261, 4), « est attestée par celle de la succession des jours de la semaine
qui le suppose ». F. lultsch (art. Astronomie in Pauly-Wissowa R. E., II,
p. 1833) en dit autant, aprés et d'aprés Tannery. Si cette « succession » n'est
pas chaldéenne, comme nous espérons le montrer (ci-aprés, ch. xui), le rai-
sonnement devient un cercle vicieux,




L'ORDONNANCE DITE CHALDEENNE 109

que les théurges chaldéens n'eussent révélé ces belles choses?, on
n'invoquait que I'harmonie pylhagoricienne et le plan providen-
tiel qui avait mis le Soleil au milieu des planétes comme le cceur
au milieu du corps. Les « Chaldéens » n’entrent en compétition
avec les Pythagoriciens et les Egyptiens que sur le tard 2, ala
fagon du troisiéme larron, et c'est trop de complaisance que de
se préter a la supercherie.

Mais, si I'on entend par « Chaldéens » les astrologues, — les
astrologues grecs, — cette tradilion symbolise et résume un fait
réel, & savoir que l'astrologie grecque, obligée d'accepter une
échelle des distances, a choisi celle-1a pour y accommoder ses
théories. C'est en supposant le Soleil dans la position médiane que
Ptolémée répartit le chaud et le froid. Dans ses Harmoniques, il
avait essayé de tirer de 12 une autre démonstration de I'influence
malfaisante de Saturne et de Mars, bienfaisante de Jupiter et de
Vénus; démonstration arithmétique, & la mode de Pylhagore.
Etant donné, d'une part, le Soleil comme source de la vie « sensi-
tive », la Lune comme source de la vie « végétative », et, d'autre
part, six rapports harmoniques possibles entre ces deux astres el
les planétes, il montrait que Jupiter soutient ces six rapporls
avec le Soleil et la plupart des autres avec la Lune ; que Vénus
correspond de méme par six rapports avec la Lune, par la plupart
des autres avec le Soleil; tandis que Saturne et Mars sont & peine
de temps & autre en rapport, Saturne avec le Soleil, Mars avec
la Lune 3.

1. Procl., In Tim., pp. 258 C, 280 B; Id., in Anal. sacra, V, 2, p. 69 Pitra
(Tdv Tapd XaASaiow beoupydv drodaas, b Foas 0eds Epece wbéAnoey Tdv Aoy
dv tolg Emed wal dvexpéuagev dn'adrod vig 8 dAAxs Savag). Voy. ci-aprés, & propos
des olxot, la burlesque légende accréditée par ces prétendus Chaldéens (ap.
Pitra, ibid., pp. 300-301).

2. Proclus le dit en propres termes. Parlant du systéme de Platon: &\ olv
# tdv madalwy ofipn taimyy 8iSou o RMw Thy Tdkw * xal ydp 'Apiatotédng
oftwg xal of dupl dv ESSofov (In Tim., p. 257 F). Le systéme chaldéen émane
de twes Tl tdv padnpartindy dmahéseat yalpovres, c'est-a-dire des pytha-
goriciens, bien que le systéme de Platon passe pour étre aussi pythagoricien,
et Proclus le rejetterait volontiers, en I'honneur de Platon, s'il n'était con-
firmé par « le Théurge », & uh Bépiq ameavelv (ibid., p. 258 C).

3. Ergo Veneria el Jovialis stella per hos numeros lumini utrique sociantur,
sed Jovialis Soli per omnes, Lunae vero per plures, et Veneria Lunae per omnes,
Soliper plures numeros aggregatur. — Saturni autem Martisque stellae ita non
habent cum luminibus competentiam, ut tamen aliqua vel extrema numerorum
linea Saturnus ad Solem, Mars aspiciat ad Lunam (Macrob., Somn. Scip.,
I, 19, 20-27). Cette théorie, que Macrobe n'a rencontrée, dit-il, chez aucun autre
auteur (rationem apud unum omnino quod sciam lectam), Ptolémée ne la
reproduit pas dans sa Tétrabible.



110 cHAP. IV. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

Les amalteurs de correspondances mystiques n'onl pas manqué
de découvrir dans l'ordonnance soi-disant « chaldéenne » toute
espéce de rapports, soit avec le corps humain (voy. ci-aprés), soit
avec la stralification sponianée des éléments. Le Soleil avait au-
dessous et au-dessus de lui deux triades d'éléments symétrique-
men{ groupés par attraction, triades qui se rejoignaient en lui,
membre commun des deux groupes '. Ainsi, le Soleil étant le
chaud, le sec était représenté par Mars au dessus, Mercure au
dessous; I'humide, par Jupiter au dessus, Vénus au dessous; le
froid, par Saturne en haut, la Lune en bas: et on savait déguiser
sous loutes sortes de raisons prétendues naturelles le caractére
artificiel de ces rangements symétiriques.

Si nous nous croyons autoris¢ & réclamer pour la science
greeque les séries planétaires, aussi bien celle de Platon, pré-
tendue égyptienne, que 'autre, prétendue chaldéenne, & plus forte
raison n'irons-nous pas chercher sur les rives de I'Euphrate et du
Nil les auteurs des solutions données aux problémes les plus déli-
cats de ce qu'on pourrait appeler la philosophie astronomique.
Ces problémes ont été imposés a I'attention des astrologues par
Ptolémée, et les solutions intervenues, comme les conséquences
a tirer des opinions exprimées, ne nous sont guére connues que
par les astrologues. C'est la raison pour laquelle nous n'avons
pu éviter de jeter un coup d'ceil sommaire sur le débat soulevé
par un fait aussi connu que mystérieux pour les Anciens, la
marche oscillante des_plandtes, qui tantot suivent leur mouve-
(d’Occident en Orient) et tantét rétrogradent sur
leur orbite _ou sur un arc de cercle légérement divergent.

1. Les « mathématicicns » placent au milieu des sept planétes wdv #iov,
suvdyovta xal quvdéovta Ti¢ &9’ Exdrepa adtod TodSx¢ (Proclus, In Tim., p. 257F).
La théorie suppose I'ordonnance suivante: C Q ¥ © & Z' b, celle que Cicé-
ron adopte dans le De Nat. Deor., 11, 20. L'ordre accoutumé, connu aussi et
méme préféré par Cicéron (Rep., V1; Divin., 11, 43), placait Mercure au-dessous
de Vénus : C ¥ QO3 7' b. L'autenr de U'lermippus (1, 4, § 24-37 Kroll),
ne comprenant pas que cette modification dérangeait la symétrie des triades,
édifie la-dessus une contrefacon, plus inepte encore, de la théorie dont la
symétrie était la raison d'étre. Suivant lui, & partir du Soleil et au dessus, sont
étagés les éléments purs, dans l'ordre indiqué par Proclus : au dessous, les
éléments sont mélangés, et il n'y a plus qu'un ordre de convenance vague-
ment motivé. Ptolémée, qui introduit le mélange dans tous les astres, n'est
pour rien dans ces élucubrations. Du reste, Ptolémée, comme astronome,
n'acceptait pas sans réserves l'ordre sur lequel il spécule plus tard comme
astrologue (cf. ci-dessus, p. 108, 2). Il fait remarquer que, dans le systéme chal-
déen, Mercure et Vénus devraient passer sur le Soleil, et que le fait n'a pas
été observé (objection mise & néant par les observations modernes).



STATIONS ET RETROGRADATIONS DES PLANETES 111

On sait a quelle complication de cercles roulant les uns dans
les autres Eudoxe et Arislote avaient eu recours pour expliquer
le phénoméne. L'invention des épicycles, due & Apollonius de
Perge, simplifia ces rouages : avec les cercles excentriques d'Hip-
parque et les corrections de détail apportées au systéme par
Ptolémée, on crut tenir une solution définitive. Ptolémée n’était
pas peu fier de sa part de collaboration, et 'on concoit qu’il ait
mis en évidence, dans son astrologie, le souci des « stations »
(sxnpeypot), de lu marche en avant (rpowodiopés-mpodynarg
-mpbdalestc) el en arriére (dmomwo Stopbs-avanodiopde-apals
pests) des planétes '. Il exige, pour apprécier la nature et
le degré d'influence d'une planéte, que l'astrologue sache non
seulement si elle est & droite ou & gauche du Soleil, mais encore
si elle avance ou recule et & quelle élape elle en est sur son épi-
cycle. Il pose en principe que les planétes ont leur maximum
d’¢énergie quand « elles sont au levant et en addition a leurs mou-
vements propres » (dvasohiobs xa! mposlettxods wals ilaw xwhaeat),
leur minimum quand « elles sont au couchant et en soustraction »
(Buztxode xai doxgetixods) 2. La raison, suivant lui, c’est que 'épi-
cycle étant partagé en quadrants, le premier quadrant, allant de
la conjonction avec le Soleil & la premiére station, est humide; le
second, chaud; le troisiéme, qui méne a la deuxiéme station, sec,
et le dernier, froid .

1. 11 est évident & priori que les Chaldéens ont dii observer les stations et
rétrogradations des planétes ¢t y attacher un sens astrologique. Seulcment,
les praticiens, en Gréce, cberchaient 4 se débarrasser de cet élément incom-
mode de calcul, — on le voit bien par Firmicus, qui n'en dit mot, — et c'est
l'autorité de Ptolémée qui a contraint les astrologues & sortir de la routine
des « Néchepso et Pétosiris », la routine que suit Firmicus.

2. Tetrad., 1, 23.

3. Tetrab., 1, 8. Ptolémée transporte & son épicycle le symbolisme attaché
aux quadrants du Zodiaque (ci-aprés, fig. 15) et de 1'orbite lunaire (ci-dessus,
p- 92, 4 et 102, 1). Comme il emploie les termes vulgaires, dvatord et 8daig,
qui signifient proprement lever et coucher diurne, au lieu de éxmizoM et
xpUts (lever et coucher héliaque), son texte préte a I'équivoque. Cest un
abus souvent signalé par les puristes (Gemin., Isagog., 11; Theo Smyrn.,
P- 136 Hiller). Au temps de Ptoléiée, d'aprés ses ddacs dxhaviv dotépuv (ap.
Wachsmuth, Lyd., ed. 2%, pp. 199 sqq.), I'éxitoM s’appelait éda dvatods, et la
xpUdrs, éomepla B9aiq; les autres phases sont: dxpéwuyog [dvatodq] pour b ¥ o,
Eamepla dvatoM et éga 8o pour Q et ¥. Les astrologues ou astronomes ne
s'accordent pas tout a fait sur la distance & laquelle les planétes émergeant
des rayons solaires commencent & étre visibles en « lever héliaque ». La doc-
trine la’ plus ancienne probablement fixait I'écart & 150 (cf. Schol. Arat.,
v. 452; Paul. Alex., fol. Fv). Pline admet 11° pour les trois planétes supé-
rieures — ezoriuntur matutino discedentes partibus nunquam amplius undenis



112 cHAP. 1Vv. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

Il y a peut-étre de la naiveté & discuter avec un astrologue;
mais il semble bien que Ptolémée, pour introduire de force sa
théorie des épicycles dans les spéculations astrologiques, commet
sciemment de grossiéres erreurs de raisonnement, et je soupgonne
que l'envie de déguiser ses paradoxes entre pour quelque chose
dans 'obscurité de son langage. Laissons de coté les acolytes du
Soleil, Mercure et Vénus, et prenons exemple dans les planéles
supérieures, les seules auxquelles s’applique la théorie compléte
des rétrogradations. Dans la théorie des épicycles, la planéte,
tournant d’Occident en Orient sur 1'épicycle comme sur I'orbite
qui porte I'épicycle, est au plus loin de la Terre quand elle est
sur le méme méridien que le Soleil, « sous I'eil du Soleil »
([@oTrp] On adyds = mavyog - dmavyrc - ouvodixds - doavic - combustus —
absconsus) 1. Elle est alors « brolée », et on ne voit pas ou elle
prendrait cette humidité dont il plait & Ptolémée de la munir
dans le premier quart de sa course. A mesure que le Soleil
s’éloigne d’elle et qu’elle se rapproche de la Terre, elle s'échaufTe,
ce qui est au moins surprenant. A partir de son périgée, moment
ou elle se 1éve au coucher du Soleil (dxpévoyoc), elle commence &
se dessécher dans 'humidité de la nuit, et elle se refroidit en
allant rejoindre le Soleil, ce qui est proprement inintelligible.
L’explication la plus simple de ces paralogismes, c’esl que Pto-
lémée a calqué les « phases » de ses planétes sur celles de la
Lune, — lesquelles s'adaptent assez bien au symbolisme des qua-
drants du Zodiaque, — sans remarquer, ou en évitant de faire
remarquer que l'assimilation est un démenti donné & la physique.
Dans la conjonction (N. L.), la Lune est au-dessous, et non au-
dessus du Soleil; elle est obscure (humide) et non pas « bralée ».
Elle prend plus d'éclat et 'on peut soutenir qu'elle s’échauffe a
mesure qu'elle s’éloigne du Soleil; comme on peut dire qu'elle se
refroidit, puisqu'elle s’obscureit, en se rapprochant de lui. Trans-
portées aux planétes supérieures, ces expressions deviennent
absurdes.

(I, § 59); Martianus Capella, 120 : intra duodecim partes, non ultra partes
duodecim (VIlI, 886-887). La visibilité dépendant de l'éclat de la planéte
comparé & celui du Soleil, d'aucuns admirent des distances variables, & savoir
150 pour Saturne, 12° pour Jupiter, 8° (2) pour Mars, 8° pour Vénus, et 18° pour
Mercure (Firmic., II, 9 Kroll). Ces chiffres sont utilisés, d'une fagon impré-
vue, dans le calcul de la durée de la vie (ci-aprés, chap. xn) et paraissent
dériver de considérations mystiques plutdt que de l'observation.

1. Je ne trouve pas dans nos textes les distinctions faites par les Arabes(?)
entre le « ceeur » du Soleil (conjonction exacte), la « combustion » (au deld
de 16") et « I'eil » ou « rayon » du Soleil (jusqu'a 15°).



STATIONS ET RETROGRADATIONS DES PLANETES 113

Ce n'est pas toutl. Ptolémée aflirme que I'action de la planéle
est réduite au minimum pendant la rétrogradatign, c'est-a-dire
au moment ot elle est, en fait, le plus prés de la Terre. Tout cela

sent le placage maladroit, hativement fait et caduque. En dépil
de Ptolémée et des louables efforts que font ses commentateurs
pour le comprendre !, ce hors-d’ceuvre n’a pas fait corps avec le
reste. C'est ailleurs qu'il faut chercher un motif raisonnable,
c'est-a-dire plausible & premiére vue et en accord suffisant avec
le sens commun. La vraie raison, c'est I'imagination qui la four-

1. Nous verrons plus loin (p. 147) qu'on ne s’entend méme pas toujours
sur le sens de « avancer » et « rétrograder ». On ne s'entend pas davantage
sur l'effet astrologique des phases. Sur une planéte Owavyog, il y a presque
unanimité. A moins qu’elle ne soit Aapwfvn (ci-aprés, ch. vi), elle est anni-
hilée, impuissante, ce qui est heureux quand il s’agit de Mars (Maneth.,
1, 96-99. Firmic., IT, 8 Kroll). Encore y a-t-il exception pour la Lune, qui est
exaspérée et funeste en cuvdeouds. D'autre part, on ne veut pas non plus que
I'opposition au Soleil (dxpdvuyoc) soit le maximum d'énergie, surtout pour les
planétes diurnes, bien que Ptolémée ait placé 13 le maximum de chaleur.
C'est, du reste, une position que ne peuvent atteindre ni Vénus, ni Mercure.
Est-il du moins reconnu que toutes les planétes sont puissantes et favorables
comme Edot (ou dvatohxoi) et en marche directe (npooBetixol - wpowodifovreg),
affaiblies et défavorables comme ésmépiot (ou Sutixol) et en marche rétrograde
(apatpetinoi - dvamodifovres)? On pouvait avoir li-dessus des scrupules, car
cette régle supprime la différence entre planétes diurnes et nocturnes, ou mas-
culines et féminines. Aussi Démophile écrit : of dpoevixol mhavijtar yaisovay
8tav dowv dvatohixol, xal of Bnduxot Stav dewv &onéproc (ap. Porphyr.,
P. 204). D'abord, il substitue le sexe & I'a%pesi; ensuite, je ne sais 8'il prend
dvatohweo! comme synonyme de édot (lever héliaque), pendant naturel de
éanépiot, ou si, au contraire, il emploie dvatolixoi dans son sens propre (lever
cosmique) et donne & éamépiot le sens de Sutixoi. Enfin, sur I'effet des stations
(stnpeypoi), c'est I'anarchie des opinions. En général, le ralentissement et
I'arrét de la planéte passent pour une période de moindre efficacité ou
d'inertie, surtout la seconde station, terminant une période de rétrogradation
et de « sécheresse ». Mais Ptolémée lui-méme enseigne que, lors des éclipses,
les planétes ajoutent au présage &tav stnpilovreg (Tetrad., 11, &), et ailleurs
(111, 44, p. 345 Junctinus; cf. ci-aprés, ch. xu) il dit que, si les planétes en
deuxiéme station affaiblissent le corps, les planétes en premiére station
font des corps layupi xal ebrova. Héphestion met le comble au désarroi en
soutenant que les planétes ont une valeur significative dans les stations, et
surtout dans la seconde : Exaatos 82 [tdv datépwv] év Tol¢ oTnpLypois onpalver,
xal piddov év 1@ Seutéow otmpynd (p. 93 Engelbr.). Le fait est que les astro-
logues égyptiens, voulant sans doute donner le maximum d'efficacité aux
planétes dans les thémes de géniture que nous possédons, les notent comme
étant & td P’ ownpiypd (Papyr. Brit. Mus., CX, lig. 10, 13, 17), t8 Szitepov o1y~
pliwv (Pap. CXXX, lig. 119), ou édo¢ dvatohxds (Pap. CX, lig. 21. Pap. CXXX,
lig. 103, 147), édog dyav (CXXX, lig. 137), ou encore =eplyetos (CXXX, lig. 160).
Mars, si redoutable & l'état rétrograde, est dit mpostibut (?) 7olc dpibpolc
(XCVIII, lig. 25), en marche directe.



14% cHaP. 1IV. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

nit, I'imagination qui se représente la planéte hésitant, ralentis-
sant son mouvement en avant, puis s'arrétant devant un obslacle
invisible, puis reculant lentement, comme i regret, et enfin,
comme délivrée de la contrainte, s'élangant de nouveau en avant,
avec une rapidité qui est comme une détente de résistance accu-
mulée. On congoit que I'astre, pendant qu'il subil cette contrainte
soit considéré comme affaibli, attristé, ou, s'il est malveillant par
nature, plus exaspéré qu'a I'ordinaire et par la-méme, quoique
affaibli, plus dangereux. Nous ne trouverons pas de meilleure
raison, mais nous en lrouverons d’autres, ou plutét des déguise-
ments divers de la méme idée, dans les théories sorties des
officines philosophiques.

Platon enseignait, d'accord avec le pythagoricien Alcmzon et
les « mathémaliciens » en général, que les planétes avaient un
mouvement propre, contraire a celui de la sphére des fixes,
mouvement qui tenait & I'élément moins pur introduit par le
Démiurge dans le corps et 'ame des dieux-planétes. Le but du
créatear avait été de faire des plandles des instruments propres
4 mesurer le lemps, & scander la durée en périodes ou « années »
plus longues et plus variées que la rotation diurne de la sphére
étoilée !. Il ne s'agit pas 13 d'un mouvement mécanique 2, mais
d’une marche consciente et voulue, quoique rigoureusement
circulaire. Donc, nulle difficulté d’expliquer les rétrogradations,
lesquelles sont aussi réguliéres et aussi voulues que la marche
en avant. Les planéles obéissent a la fois, et dans la mesure
convenue, 4 leur tempérament propre, qui les méne & contre-sens

1. Les causes finales sont toujours faciles & trouver. On pouvait dire aussi
que le mouvement & rebours des planétes avait pour but de modérer, & la
facon d'un frein, celui de la sphére étoilée. Nec rota per gyrum, quam trudit
machina Olympi | Currere sic possit, ni septem sidera tricent (Incert.ap. Poet.
lat. min., V, p. 351 Baehrens). Enfin, il restait toujours, du cdté de 'agréable,
la musique des sphéres, quae marima divis | Laetitiast (Varr. Atac., in Poet.
Lat. min., VI, p. 334 Baehrens).

2. Comuwe Platon a toujours soin de méler dans ses raisonnements le pour
et le contre, il introduit dans le mouvement conscient des astres 'impulsion
mécanique sous le nom d' ’Avayx#. Tous les « fuseaux » tournent « sur les
genoux de la Nécessité ». Les Stoiciens appellent généralement le mouvement
propre des planétes mpoatpetixd [xlvysk), c'est-a-dire « préféré », « choisi ».
Dans la théologie mazdéenne, les planétes sont des étres malfaisants, relevant
du mauvais principe, y compris, aux yeux de la secte des Zendiks, Ie Soleil
et la Lune. Ces Zendiks les croyaient animées par les sept pires démons (Divs)
qu'y avaient emprisonnés les Esprits célestes au service d'Ormazd (E. Blochet,
L’Oulama-i Islam in Rev. Hist. Rel., XXXVII, [1898], pp. 29 et 43). Cest évi-
demment l'explication mythique du mouvement & contresens des planétes.



STATIONS ET RETROGRADATIONS DES PLANETES® 115

du mouvement « premier » et universel, el & la Raison supérieure
qui leur fait partager et méme — lors des rétrogradations —
devancer ce mouvement. Proclus ne se lasse pas de répéter qu'il
n'est nul besoin de recourir & des orbites excentriques ou a des
épicycles : admettre un mouvement excentrique est presque unc
impiété, et la théorie des épicycles est une « belle conception »,
mais une erreur, démentie par le texte sacré de Platon !. Cela
ne 'empéche aucunement de maintenir les dogmes astrologiques;
il connait méme les effets que produisent sur les étres vivanis du
monde sublunaire les mouvements directs et rétrogrades, les
déplacements en hauteur et en latitude, les ralentissements ct
accélérations des archétypes célestes *. La plandte qui « sous-
trait », autrement dit, rétrograde, enléve quelque chose a la
vitalité des étres qui subissent son influence.

Le grain de folie mystique qui travaille les cerveaux platoni-
ciens n'entre pas dans I’école d'Aristote. Le maitre conserve
encore I'habitude d’appeler les astres des étres divins; il les croit
animés, doués de raison et obéissant aux causes finales; mais,
en fait, il les traite comme des mobiles soumis aux lois de la
mécanique. En ce qui concerne leurs distances et leurs vitesses
relatives, il s'en rapporte aux « malhématiciens » : autremenl
dit, il acceple les tons de la lyre pythagoricienne. Les alternances
de mouvement direct et rétrograde, les déplacements en profon-
deur (B80c) et en latitude (mhdtoc), sont expliqués par quantité de
cercles directeurs, correcteurs, isolateurs, dont chacun a pour

1. Cf. ci-dessus, p. 24, 1. La théorie des épicycles est xakh pdv émlvoix xal
uyais dumpémovaa hoyinals, Tie 52 tdv Ehwv datoyos pustwg, F¢ pévoc dvtehdbeto
M\dtwv (In Tim., p. 272 B). Ces mouvements ne sont I'effet ni d'un ralentis-
sement ni d'aucune force mécanique, dAAE wavtayol eepopévwy Tdv Exel
supdtay Sud thy tdv duydv T@v wwousdv mpds IAha xal dAAa véraw (Procl., in
Anal., V, 2, p. 75 Pitra). La précession des équinoxes surtout, qui suppose
un mouvement & rebours de la sphére des fixes elle-méme, est une hérésie
qu'il combat de toutes ses forces, invoquant, aprés Platon, les Chaldéens, lcs
Egyptiens et les oracles, la parole méme des dicux « qui connaissent bien
leurs propres affaires » (ai tdv 8:dv pruai, sapde t& adtdy eidérwy, ibid., p. 7).
On ne nous en voudra pas de classer Proclus parmi les théologiens (ci-aprés,
ch. xvi).

2. Ibid., pp. 75-76. L’auteur de I'Hermippus sait que lirrégularité des
mouvements planétaires, produite par conflit entre I'Intelligence et la Matiére,
a pour but de varier les combinaisons sur terre, §mw¢ moubhwg Toi¢ éxl Yhe
wpospépovto (I, 4, § 31). 11 pensc aussi que les planétes s'éloignent & certains
moments de la Terre et se rapprochent du ciel, §mws EAxwow éxeibev Tt Betbrepoy,
watiévae 8 o’ @ peradolev tois éml yfig (11, 14, § 127). Tout cela est trés naif et
trés platonicien.



116 cHAP. 1V. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

moleur une ame spéciale et tourne, comme le veut le dogme
traditionnel, d'un mouvement circulaire et égal (épxhi). Aristote
n’avait pu amener le systéme & l'unité parfaite : il lui manquait
I'unité dans la direction générale du mouvement, unité postulée
par l'impulsion unique du « premier moteur », mais contredite
par les faits. Ses disciples crurent réussir la ou le maitre avait
échoué. Ils inventérent ou empruntérent la théorie du « retard »
(6méherdis) 1. Les planétes ne marchent pas a l'encontre de la
sphére étoilée : elles retardent simplement sur le mouvement
général d’Orient en Occident, et elles semblent marcher d’autant
plus vite en sens contraire qu'elles retardent davantage. Ainsi, la
Lune est de toutes les planétes la plus lente, et Saturne la plus
rapide; chose facile & comprendre, puisque Saturne est au plus
prés, la Lune au plus loin de la sphére extérieure qui entraine le
fout.

Cette doctrine, déja réfutée par Géminus 2, fut développée,
adaptée aux systdmes concurrents des excentriques et des épicy-
cles, par le péripatéticien Adraste d’Aphrodisias, qui vivait au
temps des Antonins. Adraste ® parvenait i rendre comple des
apparences en faisant tourner les planétes sur leurs épicycles
dans le méme sens que la sphére des fixes. Bon géométre, mais
mauvais physicien, il n'avait oublié qu'une apparence, le princi-
pal élément du probléme : c’'est que, quand les planétes réiro-
gradent (ce qu'il appelle marcher en avant), elles paraissent plus
grosses et sont, par conséquent, plus prés de la Terre, tandis que
sa théorie les faisait rétrograder en allant vers leur apogée .

Les astrologues auraient pu, en tout cas, tirer de ce systéme
paradoxal une raison expliquant pourquoi I'action des planétes
s'affaiblissait durant les rétrogradations, les planétes se trouvant

1. Doctrine =8 ® oA Adv otXocdowy eipnuévn (Gemin., Isag., 10) — dmd
tdv wpeaburépwy drobiSopévn (Dercyllid. ap. Theon. Smyrn., p. 200 Hiller),
attribuée & Anaxagore, Démocrite et Cléanthe (Plut., Plac. phil., 11, 16. Stob.,
Ecl., 1, 24, 1. Cf. Diels, p. 345). — Peripateticorum dogma (Mart. Cap., VIII,
853). Hermés Trismégiste (ap. Stob., Ecl. phys., 21,9, p. 412) tient aussi pour
I'6méhedi. 11 explique que les planétes vont & I'encontre du mouvement uni-
versel 8id 3 Bpadutépav xbvnoty xiwveioBar tod mavtds xéxhou.

2. Géminus allégue trois raisons, dont une au moins est capitale : c'est que,
si les planétes retardaient simplement, elles resteraient sur les mémes paral-
12les et ne se déplaceraient pas obliquement en latitude.

3. Adrast. ap. Theon. Smyrn., pp. 147-198 Hiller.

4. Cette erreur — et sans doute le systéme avec lequel elle fait corps — se
trouve déja dans Pline, pour qui les planétes minimae cernuntur et altissime
absunt in vespertino exortu (ci-aprés, p. 119, 1).



STATIONS ET RETROGRADATIONS DES PLANETES 117

alors plus loin de la Terre:mais les péripatéticiens ne travaillaient
pas pour les astrologues. On ne mentionne ici leur « dogme »
que pour rendre compte du désarroi jeté dans le vocabulaire des
scoliastes, qui, tiraillés entre deux conceptions opposées, ne
savent plus ce qu'il faut entendre par « avancer » ou « rétrogra-
der », par plandtes lentes et planétes rapides *.

Il est temps de consulter les astrologues proprement dits ou
« Chaldéens », des Chaldéens dont le masque ne trompe per-
sonne. Donc, ces Chaldéens avaient remarqué un fait dont les
inventeurs d’excentriques et d’épicycles n’avaient pas su tirer
parti : c’est que les stations et rétrogradations des planétes sont
en rapport étroit avec les mouvements du Soleil 2. Ils étaient sur
la voie qui aurait pu les mener & découvrir que les planétes
tournent autour du Soleil et que les phénoménes & expliquer
sont de pures apparences. Mais ils s’arrétérent en chemin 3. Ils

1. 1l arrive & Sénéque d'appeler Saturne velocissimum sidus (Sen.,Q. Nat., 1,
Prooem., 11) et de dire ailleurs : stella Saturni, quae ex omnibus iter suum
lentissime efficit (ib., VII, 29), équivoque possible, méme sans le dogme péri-
patéticien, en considération du mouvement diurne. Quant au renversement
des termes mpomod(f{erv et dvamodifetv, il y en a un exemple curieux
dans I'Isagoge de Porphyre (pp. 183-187). Dans le langage courant, avancer
(mpowodiferv — vois dpibpoic mpostiBévar), pour les planétes, signifie aller a I'en-
contre du mouvement diurne, suivant 1'ordre des signes du Zodiaque (ci¢ &
émdpeva); reculer (dvamoSlfew - Omomodifewv - dpatpeilv), c'est aller dans le
sens du mouvement diurne (els v #yodpeva ou mpomyodueva). Or, & la page 184,
le scoliaste parle comme un péripatéticien en disant énl t 4, yodpeva mpomo-
§iovrec. Quelques lignes plus loin (p. 185), il explique que les planétes
marchant vers leur « premiére station », c'est-d-dire vers 1'Orient, ®oomo-
S(§auv dpyovrar; il parle comme Ptolémée, et il le constate: powodifety
Myet b oihdoopog w eic Ta émdpeva xlvnow mowiohat s bwomoSifery 8 T
ci¢ ©& mpomyolpeva. De peur d’équivoque, suit une définition, ajoutée
par lui ou par un autre : dmoxodtopdc # dpalpesi; xatd piixos. Mais cette
définition est aussitdt renversée par la plume d'un péripatétisant, qui écrit & la
suite : §mep wpofynotg xahetzar1 11y a 1a des interpolations dues a 'obses-
sion du dogme péripatéticien, & moins que ce ne soit & I'habitude vulgaire de
ne considérer que le mouvement diurne, en vertu duquel tous les astres
« avancent » d'Orient en Occident. C'est ainsi que les astronomes appelient
encore « précession » la rétrogradation des équinoxes d'Orient en Occident.
Un usage assez amphibologique aussi est de qualifier les deux stations (¢ Tn-
otypo () d'aprés le mouvement qui va suivre, d'appeler la premiére station
dpatpevinds — & énl dpaipeoty, et la seconde ®p oo Betinds — énl wpdade-
ow (Porphyre, Isag., p. 184. Anon., p. 135. Paul. Alex., fol. Gv).

2. C'est-d-dire, dans notre systéme héliocentrique, avec le mouvement de la
Terre, unique cause des rétrogradations apparentes des planétes, qui sont un
effet de perspective.

3, Héraclide de Pont aussi s'était arrété : il faisait tourner autour du Soleil



118 cHAP. 1V. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

pensaient que les planétes sont menées par le Soleil !, lequel,
suivant la position qu'il occupe relativement a elles, les pousse
en avanl, les arréte, les chasse en arriére; et cela mécanique-
ment, sa puissance s’exer¢ant, comme toule influence astro-
logique, suivant certains angles ou « aspects ». Pour les pla-
nétes les plus éloignées et les plus grosses, comme Saturne et
Jupiter, la poussée du Soleil n’atteint I'intensité nécessaire pour
changer la direction du mouvement qu'en aspect trigone, lors-
que le Soleil est & environ 120° & droite ou & gauche de la pla-
néte. En revanche, un astre léger et placé & proximité, comme
Mars, obéit — du moins, Pline le prétend — & la poussée plus
modérée qui s’exerce en aspect quadrat, c'est-a-dire sous un
angle de 90°, & droite ou & gauche. Les planétes sont comme des
balles que la raquette solaire, plus agile qu’elles, vient rece-
voir et relancer, tantdt d’Occident en Orient, tantét d'Orient en
Occident 2.

Mercure et Vénus (Chalcid., In Tim., c. 109), les deux planétes quae Soli
oboediant (Cic., Nat. Deor., I1, 46), mais non pas les planétes « supérieures »,
Cf. ci-dessus, p. 107, 3.

1. Sous sa forme générale, cette idée se rencontre partout. Cum caeli con-
versiones commutationesque tantae fiant accessu stellarum et recessu, cumque
ea vi solis efficiantur etc. (Cic., Divin., I1, 42). C'est la raison pour laquelle le
Soleil est au milieu des planétes, xabdmep fivioyos dyadds s Tob woopov dppa
dopakids éhadvwy (Hermipp., 11, 16, § 116). Chaldaei — ante omnia igitur dicunt
actum vitamque.nostram stellis esse subjectam, sed ipsarum motus schema-
taque et effectus a sole crebro immautari, etc. (Censorin., 8). Une planéte en
station in eodem manet signo, donec ab eodem sole moveatur (Censorin., Fr.,
p. 59 Hultsch). Méme les poétes le savent : Sol — Mutat nocte diem, radiisque
potentibus astra | Ire vetat, cursuque vagos statione moratur (Lucan., Phars.,
X, 201). La théorie exposée ci-aprés est faite pour les trois planétes supé-
rieures. Les autres « obéissent an Soleil » sans doute, mais sans souci aucun
des aspects astrologiques; wpds piv tdv Hhtov odte Tpiywvov Totodoty, olte éEd-
ywvov, obté tiva axnpatiopdv (Schol. Paul. Alex., F 4 v).

2. Errantium autem tres, quas supra Solem dizimus stare — radiorum ejus
conlactu reguntur, el in triquetro a partibus CXX stationes matutinas faciunt,
quae et primae vocantur : mox in adverso a partibus CLXXX exortus vesper-
tinos, iterumque in CXX ab alio latere adpropinquantes stationes vespertinas,
quas et secundas vocant, donec adsecutus in partibus duodenis occultet illas,
qui vespertini occasus vocantur. Martis stella ut propior etiam ex quadrato
sentit radios, a XC partibus, unde et nomen accepit motus primus et secundus
nonagenarius dictus ab utroque exortu (Plin., 11, §§ 59-60). Martianus Capella
(VIII, 887) reproduit presque mot pour mot I'assertion de Pline. Plus loin,
Pline expose la raison physique du phénoméne : Percussae in qua dirimus
parte et triangulo solis radio inhibentur rectum agere cursum, et ignea vi
levantur in sublime. Hoc non protinus intellegi potest visu nostro, ideogue
existimantur stare, unde et nomen accepit statio. Progreditur deinde ejusdem



STATIONS ET RETROGRADATIONS DES PLANETES 119

Pour rendre le sysiéme intelligible et mettre par surcroit le
lecteur & méme de comprendre Ptolémée ou ses commentateurs,
il faut recourir & une représentation graphique des mouvements
apparents des planéles supérieures, comparés aux positions
simultanées du Soleil. Le compas est seul 4 méme de traduire le
grec de Porphyre ou de Paul d'Alexandrie, et ce n'est pas, je

radii violentia el retroire cogit vapore percussas. Multo id magis in vespertino
earum exortu, toto Sole adverso, cum in summas apsidas expelluntur mini-
cer tur, quoni altissime absunt, etc. (Plin., I, §§ 69-70). Pline
se vanle d'étre le premier & exposer cette théorie (¢ nullo ante nos reddita,
§ T1). Sa part d'originalité consiste peut-dtre & avoir combiné deux systémes
dont chacun se suffit a lui-méme, le systéme des excentriques ou des épicycles
et le systtme chaldéen. Ou bien, il n’a pas reconnu la presque identité de sa
théorie avec celle qu'a recueillie Vitruve (IX, 1), théorie plus conforme 4 nos
idées modernes, en ce sens que la répulsion y est remnplacée par I'attraction.
Vitruve rejette, au nom du bon sens, I'explication inepte qui prétendait que
les planétes s'arrétent quand le Soleil est trop loin d'elles, parce qu’elles ne
voient plus leur chemin — aiunt solem cum longius absit abstantia quadam,
non lucidis itineribus errantia per ea sidera obscuratis morationibus impediri,
1l pense que, de méme que la chaleur solaire attire les plantes et éléve les
vapeurs, de méme le Soleil attire les planétes, les entratnant quand il est
devant, les retenant quand il est derriére — eadem ratione Solis impetus
vehemens, radiis (rigoni forma porrectis, insequentes stellas ad se perducit et
ante currenfes veluti refrenando retinendoque non patitur progredi, sed ad
se cogit regredi et in alterius trigoni signum esse. Mais pourquoi le trigone?
Vitruve, embarrassé, assurc que si les rayons solaires agissaient sous n’importe
quel angle, propiora flagrarent (ci-dessus, p. 81, 3), et il cite Euripide 4 'appui.
En somme, le dogme astrologique s’impose 4 lui : il croit que le Soleil n'a
d’action qu'en trigone, lorsque nec plus nec minus est ad quintum ab eo signo.
Quant a Pline, son théoréme est entaché de plus d'une erreur. Il enseigne,
comme chose reconnue (convenit - confessum est, sans doute chez les péripa-
téticiens, cf. ci-dessus, p. 116), que les planétes sont au périgée et en mouve-
ment accéléré in occasu vespertino; 4 1'apogéc ct en mouvement ralenti in
vespertino exortu; ce qui est, si je ne me trompe (voy. fig. 1 et 2), le contre-
pied de la vérité. Ensuite, le motus nonagenarius de Mars est une hypothése
improvisée. Astronomes et astrologues avaient remarqué la marche capri-
cieuse de la planéte, ses grandes inégalités de vitesse apparente, mais je ne
vois, pour appuyer le dire de Pline, que Porphyre, qui place les « anoma-
lies » (stations) de Mars 4 82° ou 86° du Soleil (p. 184), et Paul d'Alexandrie
(Gv et G 3 v):o082 yip & talc px' (120°) polpag olzog (Mars) otmpller, dAN
év =6 7, =&’ (820 ou 84v). Encore se pourrait-il qu'on edt retouché les chif-
fres. Je suppose, d'aprés la fig. 2 ci-dessous, que Pline a mal compris ses
auteurs, et que le molus nonagenarius signifie, non pas que le Soleil est
en aspect quadrat avec la planéte au moment ot il lui imprime le mou-
vement rétrograde, mais qu'il recommence & agir sur elle aprés s'étre déplacé
Jui-méme d’environ 90 degrés (78 dans la figure). Pline a recueilli encore
a ce sujet des secrela naturae que nous pouvons lui laisser pour compte

(§§ 71-18).




120 CHAP. IV. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

pense, un inconvénient que le sujet appartienne autant ou plus &
I'astronomie qu’a I'astrologie ancienne.

Fig. 1, Mouvement de % 1.

1. Pour obtenit une projection sur la sphére céleste conforme aux appa-
rences réelles, le centre du mouvement de la planéte est pris sur le Soleil,
qui, lui, est censé tourner autour de la Terre : c’est le compromis imaginé
par Tycho-Brahé. L'explication donnée pour Jupiter vaudra pour Saturne, dont
I'orbite, vu I'obligation d’observer la proportion des distances, n’eit pu entrer
dans une figure aussi exigué. Soit le point de départ en conjonction (s¥vodos),
la Terre (T), le Soleil (S) et Jupiter (%) étant sur une méme ligne. % est
Umauyog-combustus. Quand S? est parvenu a environ 120° (aspect trigone) du
point ol est arrivé 21 (lequel marche environ douze fois [11,86] plus lente-
ment), la preriére station se produit : éG o piv dvres (4 droite du Soleil et se
levant avant lui) drootdvres 82 mepl poipag px’ [whéov 7 EAascoy, Paul. Alex., Gv],
oy TodTov eTypeypdv mowdvrar (Porph., p. 183). Puis la rétrogradation
commence. Quand %2 est au périgée et en ligne avec T et S2, il se léve au
moment ol le soleil se couche (dxpdvuyoq) : Gmomodifovtss éx’ dxpbvuyoy
pépov[tat] xal xata S:dpetpov @ Hhiw oympanifduevor xal Fpa tf Sdoer adrod
xatapyd¢ The vuntds dvatéAhovrs (ibid.). La rétrogradation continue jusqu'au
moment ol le Soleil S3 se trouve & environ 1200 (en aspect trigone 4 droite)



STATIONS ET RETROGRADATIONS DES PLANETES 121

Le systéme « chaldéen » rendait trés bien compte de I'affaiblis-
sement et de la mauvaise humeur des planétes durant la rétro-

- .

PN
/
/

S PHASES KISTATIONS_

80 50 00

Fig. 2. Mouvement de g'!.

gradation. Contrariées, elles se vengeaient de leur humiliation
et employaient & mal faire le peu d’énergie qui leur restait.
On est tenté de reporter & des Chaldéens authentiques ou a des

de la planéte %3, qui s'arréte en deuxiéme station : émd <fi¢ dxgovixtov &
doadtwg Tolg dpdpois dpatpolvreg, xal éxl ©o Emdpevov Tplywvoy to0 Fiou éAnAu-
061z, Tov dzdtepov motolvrat otnpeypdy (Porph., thid.). Aussitdt la pla-
néte reprend son élan en avant avec un mouvement accéléré; mais le Soleil
la gagne de vitesse et la rejoint en nouvelle conjonction : alfic woi¢ dptBuoic
w=pootiBévres [dpkdpevor mpomodilety éml Toutou Tod oyfmato, Taydtepav T
xlvrov motolvral, wpoaBesixol Toic Jpbpoic éml Tol Zwdiaxol yivépevor, Paul.
Alex., ibid.] xal xatastioavteg eic thy émavapopdy tod FMouv xal vy Eemeplav
moinodpevol 890ty éxl auvodov dpixvolvear (Porphyr., pp. 183-184).

1. La figure montre la grande inégalité du mouvement apparent de la pla-
néte, qui, sur une durée de révolution de 687 jours environ, emploie prés de
quatre mois & décrire sa petite boucle. La position respective de Mars et du



122 cuae, 1V. — LES PLANETES ET LES TYPES PLANETAIRES

rénovateurs de vieilles superstitions orientales I'idée baroque qui
consiste & assimiler aux planétes et a noter dans les thémes de
géniture les nceuds, ascendant (Q dvaBi8ilwv [suvdeapds]) et descen-
dant (3 xxza6t6afwv) de l'orbite lunaire, qui font le tour de I'éclip-
tique en dix-huit ans. Ptolémée ne connait pas ou ne veut pas
connaltre ces planétes fictives : mais Tertullien, un demi-siécle
plus tard, parle déja de l'influence que leur attribuaient les astro-
logues *. Les Grecs du Bas-Empire et surtout les Arabes firent
grand état des nceuds écliptiques, appelés la Téte Q etla Queue 3§
du Dragon. Ceite notoriété du Dragon chez les Grecs d'Asie et les
Arabes est & elle scule un indice. On sait que le péle par excel-
lence était pour les Chaldéens le péle de I'écliptique, lequel est
dans la conslellation du Dragon. Le Dragon devait étre Anou
lui-méme. Pour les Gnostiques dont parle 'auteur des Philosophu-
mena ?, le Dragon était un monstre qui surveillait de la-haut
I'univers entier, et au levant et au couchant. De 1a l'idée d’allon-
ger sa téte jusqu'a 'Orient, sa queue jusqu’a 'Occident. Ce furent
probablement les fabricants d'oracles chaldéens — des contem-
porains de Ptolémée — qui se chargérent de mettre dans cette
posture le grand Dragon que le démiurge créa méme avant les
signes du Zodiaque et les planétes ®. Commenl el pourquoi la

Soleil au moment des stations (premiére, © 4 et & 4; seconde, © 6 et & 6)
ne répond ni au trigone (120°) ni au quadrat (90°). Voy. ci-dessus, pp. 118-119.
1. Fortasse et Anabibazon obstabat, aut aliqua malefica stella, Saturnus
quadratus aul Mars trigonus (Tert., In Marcion., 1, 18). L'ava6i6dluv et le
#ata6i6dlwyv figurent dans les thémes de 1'astrologue Palchos. Dansles compi-
lations faites au xvie siécle d'aprés les Arabes, les Caput et Cauda Draconis
sont traitées absolument comme des planétes, I'une wasculine (Caput), 'autre
féminine (Cauda). Dans le papyrus CXXX du Brit. Mus., (81 p. Chr.), on voit
notés la Lune éxi tfic fdyews dvabi6afoloa tod Tadpou, Saturne iwl tod
yehetBovialon YIyBbos xatabié6dfwy. Ces mots « monter » et « descendre »
signifient étre au N. ou au S. de I'équateur. C'est plus tard sans doute que les
astrologues, se bornant & la Lune et 'étudiant de plus prés, ont eu I'idée de
tenir compte des nacuds mobiles de l'orbite lunaire et de considérer la Lune
tant et d dant, non plus par rapport & I'équateur, mais par

rapport & I'écliptique.

2, Tetdyfat ydp vopifovst xatd Tdv dpxtixdv méhov Tov Apdrovea, Tdv. &gy, dmd
700 S¢mhotdtov wéhov mdvta Embhémovta xal mdvia popdvra %. T. A — Katd
Yap Thy SYaw xal dvatoMy tiv Slo futovapluy xeitat T xzpdAatov Tob Apdxovrog
(LV, 6, § 3).

3. Dans les Chaldaica (Pitra, Anal., V, 2, p. 300): "Ex)agev & lldvaopog piv
Spdxovra wdvu péyay xatd pRnog xal wAdros xai Bdbog, {opoeidR Eyovra xep addy,
Tdv Neybpevoy v 6 16dLovra elg dvatoddy, xal Ty 0dpdv adtod tdv Aeydpe-
vov xatabi6dfovra ei¢ Siow. Ces deux entités pseudo-planétaires ont do
&tre ajoutées aux sept planétes par des partisans des cycles novénaires, qui
échappaient ainsi & la tyrannie des septénaires.




TETE ET QUEUE DU DRAGON 123

téte du Dragon fut-elle assimilée au nceud ascendant de P'orbite
lunaire !, supposé & 1I'Orient, et la queue au nceud descendant,
nous ne sommes pas obligé de le savoir. Une raison qui se pré-
sente d'elle-méme, clest que tous les peuples primitifs croient la
lune avalée par un dragon quand elle s'éclipse 2; la téte du Dra-
gon tout au moins était bien placée & un nceud écliptique. Comme
les nceuds se déplacent d'un mouvement assez rapide, plus rapide
que celui de Saturne?, il n'est pas étonnant que les astrologues
en aient tenu compte, & titre de lieux d’abord, influant sur les
plandtes, puis & titre d’entités planétaires, ayant aussi leur temn-
pérament propre, leurs sympathies et leurs antipathies.

Mais le moment est venu de songer que les planétes ne tirent
pas toute leur efficacité de leurs qualités intrinséques. Leur
action dépend en grande partie et de leurs positions respectives
et de la collaboration qu'elles rencontrent aux diverses étapes de
leur route.

1. Toutes les planétes ont un nceud ascendant et un nceud descendant :
mais les astrologues n'ont tenu compte que de ceux de V'orbite lunaire. On
trouve au moyen dge le Caput 1ogé dans le Bélier et la Cauda dans la Balance,
cest-A-dirc comme neeuds de l'orbite solaire ou écliptique (cf. P. Meyer in
Romania, XXVI [1897], p. 260). ’

2. Les Romains en étaient encore, au temps de I'Empire, a fairc tapage pour
secourir la Lune éclipsée. Jam nemo tubas, nemo aera fatigat: | Una laboranti
poterit succurrere Lunae (Juven., VI, 442), usage attesté par Liv., XXVI, 5;
Plin., 11, § 54; Plut., Paul. Aemil., A1. De fac. in orbe lun., p. 944 ; Tac., dnn.,
I, 28. Le bruit devait effrayer le dragon ou déranger le maléfice des sorciéres
qui détachaient la Lune de li-haut.

3. Le cycle de la révolution des naeuds, qui sert i prévoir le retour des
éclipses, est de 6,793 jours ou 18 ans 2/3. Les Chaldéens (?) I'avaient estimé a
223 lunaisons tropiques ou 6,583 jours 1/3.



CHAPITRE V

LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

On entend par Zodiaque (Zw3taxdg xéxdog - Signifer) une bande
dela voite céleste, assez large pour contenir toutes les orbites
planétaires diversement inclinées sur la ligne médiane ou éclip-
tique (& 3:& wéoov xbxdos), route du Soleil, laquelle est elle-méme
inclinée de prés de 24° sur le plan de I'équateur. Son nom lui
vient des signes ({$3w) ou figures imaginaires, appliquées a des
constellations réelles disséminées sur son parcours *.

L’enquéle instituée plus haut sur I'origine du Zodiaque a mis &
peu prés hors de cause les Egyptiens, qui, si on comptait les
suffrages au lieu de les peser, auraient pour eux la majorité des
voix. L'illusion qui leur a valu ce qu'on pourrait appeler cet
honneur posthume est due en grande partie aux faussaires alexan-
drins; en partie, au fait que le Zodiaque s'est surchargé & une
certaine époque de figures nouvelles ou « décans », d’origine
incontestablement égyptienne; pour le reste, & la routine des
compilateurs, qui multiplie les témoignages sans en augmenter la
valeur. Par contre, les Chaldéens conservent quelques droits sur
I'idée premiére d’une construction qui a été régularisée, adaptée
aux usages astronomiques et asirologiques par les Grecs. Les
Chaldéens, en effet, préoccupés surtout des planétes, devaient étre

1. Zodiacum hunc Graeci vocitant, nostrique Latini | Orbem signiferum perhi-
bebunt nomine vero (Cic., Arat., 317). — Distinet aequato caelum discrimine
metas | Propter signiferi posituram totius orbis (Lucret., V, 689). — Nitet
ingenti stellatus balteus orbe (Manil., I, 679) — xaBdwep Tupmdvou xdxhog, &%’ od
xal eldwhomoreitar t& {dSx (Theo Smyrn., p. 133 Hiller). Les ancicns se
contentaient d’une largeur de 12° : bis sex latescit fascia partes (Manil., I,
682), insuffisante pour contenir 'orbite de Mercure dans le systéme héliocen-
trique (orbite inclinée de 7° 0’ 8” sur I'écliptique). On sait que linclinaison de
I'écliptique sur I’équateur est elle-méme variable. Elle est actuellement de
23°27'9" et diminue d’environ 07,46 par an.



PRIVILEGE DES CONSTELLATIONS ZODIACALES 125

nécessairement amenés & noter les étapes de leur parcours, tandis
que les Egyptiens, I'ceil fixé sur le lever des constellations propres
a régler leur calendrier, choisissaient les plus brillantes et
n’avaient aucune raison de concentrer leur atiention sur le cercle
étroit, pauvre en étoiles de premidre grandeur, qui tire toute sa
valeur du fait qu'il marque la route des « astres errants ».
L'astrologie grecque a rejeté en dehors de la pratique courante,
dans le chapitre des curiosités superflues, 1'étude de la sphére
dite « Barbarique », pour se réserver tout entiére & 'interprétation
des présages tirés des planétes et des signes du Zodiaque !. Du
moins, elle a essayé de limiter ainsi sa tiche, et c’est contre le
gré de ses docteurs que le fouillis des traditions orientales est
rentré peu a peu dans les compartiments qu'ils avaient tracés .

1. Ceci est d’'une vérité moyenne, qui a besoin de corrections. L'exclusion
des constellations antres que celles du Zodiaque est tellement artificielle
qu'elle n'a pu étre maintenue sans exception, méme par Ptolémée. Il fait
entrer dans certains pronostics l'influence de certaines constellations extra-
zodiacales qui se lévent en méme temps que les signes (zapavatéddoviz), et
il estime leur action, comme celle des étoiles zodiacales, en prenant pour
mesure celles des planétes (Tetrab., I, 9). De méme, aprés et d’aprés lui,
Héphestion de Thébes (I, 3-5, pp. 68-71 Engelbrecht). La tradition qui lui
force ainsi la main s'étale dans le Ve livre de Manilius, dans Pouvrage de
Firmicus (VIII, 5-17), et s'impose méme & Démophile commentant Ptolémée.
Ce scoliaste (ap. Porphyr., Isag., p. 200) réintégre dans les thémes de géniture
les étoiles de premiére et de seconde grandeur, qui sont, d'aprés lui, au
nombre de trente et ont une infl psychique (ci-d , P. 4 en note).
Cette tradition, conforme aux habitudes égyptiennes, doit avoir été introduite
dans I'astrologie grecque par les Alexandrins, probablement par les auteurs
des livres de « Néchepso et Pétosiris ». La « sphére barbarique » serait donc la
sphére égyptienne. Firmicus la dit Graecis multis et omnibus ferme Romanis
incognitam (VIII, 5), mais il ajoute — si le texte n'est pas altéré — que
Néchepso et Pétosiris eux-mémes ne la connaissaient pas. Avant Manilius,
Nigidius Figulus avait traité de la sphaera Barbarica, par opposition i la
Graecanica (cf. Scaliger, Not. in Manil., pp. 333-334) : mais il se pourrait que
ce polygraphe entendtt par 14 simpl t deux descriptions du ciel a des
latitudes différentes.

2. Ptolémée s'exprime trés nettement l1a-dessus. Abordant la généthlialogie,
il déclare qu'il laissera de coté, comme impraticable, I'ancienne méthode, celle
qui prétendait tenir compte de tous ou presque tous les astres : Tdv piv
dpyalov tdv wpofffozwy tpdmov, Tdv xxTd Td guyxprTindy 3180g TdV
dotépwy mdviwy § mhiicTwy, mokSyouvre Sviz xal oyédov dreipov, e T
adtdy dxptbodv BEheL xatk Thy Séobov, wal udNhov &v Tais xati pépos émbolaic
T@dv puaxids émioxenTopévuy T év Tail mapadioeot Bewpeiodar Suvapdvuy, mapaLth-
abpeda, Sid te T SVoypnatov xal 13 SuadiéfoSov (Telrab., 1II, Prooem.). Cela
revient & dire : « qui trop embrasse mal étreint »; mais la raison ne vaut
qu'en pratique. En théorie, Ptolémée a contre lui non seulement « I'ancien
usage », mais la logique de la sympathic universelle. Et comment éliminer




126  cHAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQCE
\

Le fait capital qui domine I'étude du Zodiaque, c'est son obli-
quité, son inclinaison sur 'équateur. Son plan, lraversé oblique-
ment par l'axe du monde, participe a la rotation diurne du ciel,
mais d'un mouvement gauche et oscillant qui exerca longtemps
la sagacité des mathématiciens grecs. Cetle obliquité n’avait
pu échapper longtemps A des observateurs doués de quelque
patience, eussent-ils borné leur étude a suivre la marche dua
Soleil. La distinction des deux pdles dans le méme hémisphére
par les astrologues chaldéens (ci-dessus, p. 40 et 122) nous est
garant que la science de ceux-ci n’était pas en défaut sur ce point,
et les Grecs n’ont jamais soupg¢onné les Egyptiens d’avoir ignoré
quelque chose . Quant aux Grecs, ils ne savaient lequel de leurs
compadlriotes avait eu le premier la notion de I'obliquité de I'éclip-
tique et & qui il 'avait emprunlée. On én faisait honneur tant6t &
Thalés, qui passa du coup pour un éléve des Egyptiens et des
Chaldéens, tantot & Anaximandre, qui aurait fait cette découverte
3 une date connue 2, tantdt a l'inévitable Pythagore, & moins que
ce ne fal & OEnopide de Chios, qui avait peut-étre mesuré I'angle
d’inclinaison 3,

Les philosophes grecs, qui ne savaient pas ignorer, n'étaient
pas & court de raisons pour expliquer un phénoméne de pure
apparence, I'inclinaison de I'axe du monde par rapport a I’horizon.
Les physiciens supposaient que le disque de la Terre, mal sou-
tenu par l'air raréfié ou ramolli par la chaleur solaire, s'était
affaissé du c6té du midi*. De pareils improvisateurs ne pou-

I'influence de Sirius, le Chien, si 'on croyait qu'il pouvait donner la rage (ci-
dessus, p. 19, 1, et Serv., den., X, 213), ou celle d'Ophiuchus, quand — &
cause du serpent qu'il tient — il fut assimilé & Esculape ? Toute la mytho-
logie stellaire réclamait contre le privilége du Zodiaque. On défendait celui-
ci par I'étymologie, au besoin : 8i& 8o aivias Zwdiaxds xadeltar, Sid &
wepeybpeva dv adtd {d8ta, § S1d td Thy fwhy Tdv dvradla enpalvey F Totely,
la vertu « vivifiante » du Zodiaque étant empruntée au Soleil (Schol. Arat., I,
P- 372 Buhle). C'est une raison de physicien.

1. Les Egyptiens réclamaient pour disciple OEnopide de Chios, qui avait
appris auprés de tois iepedar xal datpohdyol;, entre autres choses, la connais-
sance de I'obliquité de I'écliptique (Diod., I, 98). OEnopide interprétait ainsi
le surnom de Aokiac donné a Apollon (ap. Macrob., Sat., 1,11, 31). Cf., dans
Nonnus (XLVIII, 334), Aok servante d’Artémis.

2. Plin., II, § 36, texte cité ci-dessus, p. 62,1.

3. Plut., Plac. phil., 11, 12 ; Stob., Ecl., I, 23.

4. Leucippe et Démocrite, suivant Plut., ibid., Ill, 12. Ces philosophes sup-
posaient donc le pdle placé d'abord au zénith. Mais alors le soleil tournait
horizontalement, et on ne voit pas pourquoi il aurait chauffé davantage le
Midi. Suivant une autre tradition (Plut., (I, 8. Euseb., Pr. Ev., XV, 39), c'était,



OBLIQUITE DE L’ECLIPTIQUE 127

vaient renoncer & expliquer le fait réel de I'obliquité de la route
des planétes par rapport & 1'équateur. Et cependant, leurs tenta-
lives équivalent presque & un aveu d'ignorance. Ils semblent
méme n'avoir pas compris la question, & savoir que le soleil et
les plandtes suivent le tracé d'un grand cercle de la sphére. Ils se
représentaient le soleil comme se dirigeant vers le nord, et & un
certain endroit, repoussé par l'air qu'il comprimait en avangant.
L'effet de cetie poussée une fois épuisé, il reprenait sa marche
vers le nord, et il allait ainsi oscillant entre les deux cercles tro-
piques, les deux parois de sa cage !. Cette bizarre théorie était un
corollaire de la précédente : le souflle glacé de Borée qui repous-
sait le Soleil était la cause qui avait accumulé la chaleur humide
dans le midi et déséquilibré la Terre 2. D'autres physiciens pen-
saient que le Soleil, se nourrissant des vapeurs de la Terre, ne
pouvait suivre toujours le méme paralléle sans épuiser son ali-
ment : il changeait donc de latitude pour ne pas manquer de
nourriture. 1l devait atre difficile de trouver un agent mécanique
pour expliquer ces déplacements en latitude; car enfin, le besoin
physique n’agit que tranformé en sensation et en volonté. Ces
physiciens-la appartenaient en réalité au camp adverse, aux
partisans des causes finales 5.

Les finalistes, eux, n'avaient que l'embarras du choix entre
toute espéce de raisons providentielles : I'obliquité de I'écliptique
avait pour causes les effets produits et voulus : la variété et
l'alternance des saisons, une mixture plus parfaite des éléments,
que les plandtes ont pour mission d'agiter et qui se trouvent

au dire d’Empédocle, de Diogéne d’Apollonie et d’Anaxagore, le « monde »,
c'est-d-dire, le ciel, qui s%tait incliné au midi, faisant monter le pdle au
dessus de I'horizon. Dans ce systéme, l'axe du monde aurait d'abord 6té hori-
zontal, et I'inclinaison se serait faite spontanément, ou Towg Smd wpovoiag, par
une Providence qui n'avait pas réfléchi a tout et qui se ravise.

1. Plut., Plac. phil., 11, 23; Stob., Ecl., 1, 25.CI. Letronne, Opinions populaires
et scientifiques des Grecs sur la route oblique du Soleil (Journ. des Savanls,
1839, pp. 129-146 = OEuvres choisies, II, 1, pp. 331-339).

2. Hérodote sait que le Soleil pompe (¥Axe:) les vapeurs terrestres, et qu'il
est repoussé par les vents froids (0md tév ye:pévov, II, 24; — Omd 700
xetpdvog xal vod Bopéw, II, 26). C'est une opinion non pas populaire, mais
savante pour I'époque. Seulement, ni chez lui, ni chez d'autres, on ne voit ce
qui attire le Soleil vers le nord. Si le Borée changeait de place avec le Notus,
dit Hérodote (11, 26), le Soleil monterait jusqu'au nord de I'Europe.

3. La preuve, c'est que cette opinion des physiciens (Aristot., Mefeor., 11, 2)
est devenue celle des Stoiciens (ci-dessus, p. 75, 1). Le Soleil est, cela va sans
dire, un dieu intelligent, aitoxfvyros, et 8'il est « I'Apollon oblique » (Ao%ias),
c'est qu'il le veut.



128  CHAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

fouettés dans tous les sens par leur marche tantot inverse, tantét
directe, et de plus oscillante en latitude !. Quelqu'un eut méme
I'idée que l'obliquité de la route des planétes était nécessaire a
I'équilibre du monde, équilibre qui serait détruit si le mouvement
des planétes heurtait de front celui de la sphére des fixes 2. De
vieilles 1égendes ne conservaient-elles pas le souvenir de boule-
versements cosmiques produits sans doute par de mauvaises
conditions d’'équilibre? Les prétres égyptiens avaient raconté a
Hérodote que, quatre fois en 41340 ans, le Soleil avait interverti
sa course *. En Gréce, on disait que le Soleil, qui suivait autrefois
la marche générale du monde, rebroussait chemin depuis le
« festin de Thyeste » ou « d’Atrée * ». N'avait-il méme changé que
le sens de sa course?La légende de Phaéthon élargissait le champ
des hypothéses. Certains « pythagoriciens » pensaient que peut-
étre la Voie Lactée était ’ancienne voie du Soleil, voie bralée
lors de ce mémorable embrasement, délaissée depuis; et 1'ato-
miste Métrodore de Chios était aussi de cet avis °.

Ces aventureuses spéculations montrent bien — et c'est tout
ce que nous en voulons retenir — que le libre génie de la Gréce
n'était pas fait exclusivement de froide raison, et que maint
savant se trouvait dans un état d’esprit favorable & 1'éclosion de
la foi astrologique.

Le cercle de I'écliptique coupant celui de l'équateur en deux

1. L'auteur de I'Hermippus (Il, 12) pense que Dieu a incliné I'écliptique pour
élargir sur terre la bande habitable, de chaque cOté du Paradis terrestre, qui
est & I'équateur.

2. Quae cuncta sidera licet in ortum pergere videantur, non tamen adversum
mundum rigido molu sed obliquo per zodiaci defixa moliuntur : alioquin ex
contrario partium suarum motu mundus stare non posset (Marc. Cap., VIII,
853). L'auteur ne dit pas & qui il emprunte cette idée; mais personne ne le
soupconnera de l'avoir inventée. Voy. ci-dessus (p. 114, 1) I'idée connexe que
les planétes agissent comme frein.

3. Herod., II, 142.

4. Légende visée par Platon (Politic., p. 269 A), ressassée par les poétes,
adaptée par Milton au merveilleux chrétien, la chute d’'Adam remplagant le
festin d'Atrée. Des gens sérieux, mathematici nobiles, prétendaient bien que
Vénus en avait fait autant lors du déluge d'Ogygés (Varr. ap. Augustin,, Civ.
Dei, XXI, 8), et S. Augustin s'empare du fait comme preuve que les miracles
de Josué et d'Ezéchias n'ont rien d'impossible.

3. Voy. les opinions sur la Voie Lactée dans Plut., Plac. phil., 111, 1; Ma-
crob., Somn. Scip., 1, 15; Stob., Ecl., 1, 27, etc. Cf. Diels, pp. 335, 349, 364,
562, et ci-dessus, p. 22, 2. OEnopide de Chios rattachait le fait & la légende
des Buéataia Seinva (Ach. Tat., Isag., 25). Manilius rejette toute idée de chan-
gement — Nunquam transversas Solem decurrere ad Arctos, | Nec mutare vias
et in ortum vertere cursus, etc. (1, 521 sqq.).




POINT INITIAL DE LA DIVISION DU ZODIAQUE 129

points opposés suivant le diamétre commun aux deux plans, ces
deux points, dits équinoxiaux, marquent deux des points cardi-
naux (xévepa-cardines) du Zodiaque. Les extrémités du diamétre
perpendiculaire donnent les points solstitiaux ou tropiques. On
pouvait prendre a volonté pour point de départ de la division du
Zodiaque I'un ou l'autre des équinoxes et des solstices. La tra-
dition gréco-égyptienne, attestée par la majorité des calendriers
helléniques, faisait commencer 1'année — et, par conséquent, la
division du Zodiaque — au solstice d’été. Plus tard, peut-étre
depuis Hipparque, les astrologues et astronomes, cédant & une
mode chaldéenne, qu'on disait aussi égyptienne, romaine au
besoin, placdrent le premier degré du Zodiaque a 1'équinoxe de
printemps, dans le signe du Bélier *.

1. L’année égyptienne commencait au lever de Sirius (Sothis), voisin du
Cancer, et c’est le Cancer qui prime, mis au-dessus du Lion, dans le Zodiaque
de Denderah (Lepsius, Einleit., p. 13). Dans le « théme du monde », dit égyp-
tien (ci-aprés, fig. 23), le Cancer est & I'horoscope. On n'en affirme pas moins
que of Alydmtot amd 7ol Kpiod motolvrar hy dpyhv (Schol. Arat. ad v. 545).
Ces Egypticns sont les astrologues Néchepso et Pétosiris. Les Grecs n’avaient
pas de systéme arrété : le parapegme d’Eudoxe commencait par le Lion; ceux
d’Aratus, de Callippe et de Dioclés, par le Cancer ou par le Capricorne (cf.
Halma, Almag., I, p. 148 sqq.). A partir de Posidonius, le Bélier occupe défini-
tivement la premiére place, et le systéme est dit égyptien quand méme, un peu
sans doute 4 cause d'Ammon et de ses cornes de bélier, et aussi sous prétexte
que, le Cancer étant & I'horoscope, le Bélier culminant occupe la premiére place
(Firmic., 111, 1, 18 Kroll); il est xepaAh tod xdopov (Macrob., Somn. Scip.,
I, 21, 23; Hephest. Theb., I, 1) — Soxei ydp td pecoupdvnpa dvadoyelv T# xepadi
(Anon., p. 110). L'année chaldéenne et 'ancienne année romaine commencaient
au printemps. L'équinoxe de printemps une fois préféré, restait une question
litigieuse, 1a position des cardines par rapport aux signes. Eudoxe les placait
au milieu, Hipparque au commencement : d’autres cherchaient & substituer &
ces positions conventionnelles la position réelle qui — on le savait depuis Hip-
parque — se déplace de 50" par an. Manilius, Manéthon et autres astrologues
routiniers avaient adopté le huitiéme degré du Bélier-Cancer-Balance-Capri-
corne (cf. Vitruv., IX, 2 [5]). Ptolémée, qui sait que la précession des équinoxes
modifie incessamment la position des points cardinaux (équinoxes et solstices)
par rapport aux signes et qui prétend dériver la vertu « naturelle » des signes
de leurs rapports avec ces points, Ptolémée, dis-je, détache du Zodiaque réel,
représenté par les constellations, le Zodiaque fictif, qui se déplace avec le
point vernal, celui dont se servent encore les astronomes d'aujourdhui. Ce
Zodiaque fictif conserve indGment & ses « douziémes » (SwSexatrpdpia) les
noms des « signes » ({wdwa) auxquels ils correspondaient jadis, bien que
actucllement son Bélier soit presque tout entier dans la constellation des
Poissons. Ptolémée se garde bien de notifier cette rupture avec la tradition
et d'avertir qu'elle ira s'aggravant, ruinant par la base les associations d'idées
qui constituent le fond de l'astrologie zodiacale. I se contente de déclarer
que ceux qui ne mettraicnt pas équinoxes et solstices au commencement des



130  cHAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

§ I. DESCRIPTION DES SIGNES.

Nous allons considérer un & un ces signes, qui sont des mots
pour les astronomes, mais des réalités concrétes, vivantes, agis-
santes, pour les astrologues, du moins pour ceux qui ne cherchent
pas, comme Ptolémée, & transformer en une collection de méta-
phores leur ménagerie céleste !.

@P. LE BELIER (Kpfoc - Aries). —En téte du troupeau des signes
marchait le Bélier. On disait qu'il avait été mis & ce poste
d’honneur par les Egyptiens, adorateurs d’Ammon, et pour

signes se tromperaient sur leur « nature », laquelle dépend des distances
aux points cardinaux : d\hwv pév yip dpydv SmomOepévmy, § prxént ouyypfoda
tal¢ pbaeoty adtdv el Tic mpoteMdoeig fvayxashnadpeba, § cuyypupevor Sra-
TinTety, mapabivtwy xal dAhwtpioBévtwy tidv tdg Suvdpets adTolg épTept-
Toinodvrwy 100 fudiaxed §ragtnpdtwy (Telrab., I, 21). Les aristotéliciens du
moyen 4ge appellent le Zodiaque réel la huitiéme sphére, qui est censée
rétrograder lentement par rapport A la sphére du premier mobile, devenue
la neuviéme. C'est celle-ci qui porte les « douziémes » ou signes utilisés en
astrologie.

1. Pour la mythologie et l'iconographie zodiacales, voy. les descriptions de
Arati Solensis Ph et Di gr. et lat. cur. lo. Th. Buhle, Lips. 1
et II (1793-1801) avec les scolies. — Eratosthenis Catasterismorum reliquiage,
rec. C. Robert, Berolin., 1878. — Hipparchi in Arati et Eudoxi Phaenomena
Commentariorum lib. 111, ed. C. Menitius, Lips. 1894, — Les Aratea de Cicéron
et de Germanicus (ed. Buhle, op. cit., ou Poet. lat. min., ed. Bachrens, I,
Lips. 1879), et les Scholia in Caesaris Germanici Aratea (ed. Buhle, op. cit.,
ou ed. Eyssenhardt, ad calc. Mart. Cap., pp. 378-422, Lips. 1866). — Hygini
Astronomica, ed. R. Bunte, Lips. 1875. — Les Dionysiaca de Nonnus (ed.
Keechly, Lips. 1857) offrent une ample collection de descriptions et d'¢pi-
thétes, pour les signes et les planétes. Les signes du Zodiaque considérés
comme symboles solaires dans Macrob., Sat., I, 21, 16-27. Quant aux figures
elles-némes, elles ont 6té dessinées par les graveurs en médailles, sculp-
teurs, imagiers du moyen dge et de la Renaissance — parfois avec une étrange
fantaisie (cf. Hygin., ed. Basil. 1549) — d'aprés les descriptions, lesquelles
perwettent des variantes. J'ai sous les yeux, durant l'impression de ce cha-
pitre, une étude iconographique toute récente & laquelle je renvoie le lecteur,
par G. Thiele, Antike Himmelsbilder, Berlin, 1898, 184 p., in-4°, 7 pl. et 12 fig.
dans le texte. Les figures que j'ai dessinées reproduisent a peu prés celles
de Flamsteed, Atlas coelestis, London, 1129. Elles n'ont aucune prétention &
Pexactitude mathématique. J'ai simplement déroulé la bande zodiacale, consi-
dérée comme un anneau cylindrique, et restitué la graduation du temps
d’Hipparque, lequel plagait I'Epi de la Vierge a 60 4 1'0. du point équinoxial
d'automne. C'est sur le ciel d'Hipparque qu'ont spéculé nos astrologues. La
position actuelle de I'6quateur a été rapportée & I'observation d'Hipparque,
en adnettant un déplacement de 50”2 par an, soit, pour 2037 ans, 28° 7.




LE BELIER 131

d’excellentes raisons. Plolémée, qui godte peu le Bélier chef de
file*, aime mieux invoquer la vertu génératrice de la saison prin-
tani¢re que symbolise, suivant lui, le Bélier, premier des signes
masculins. Cette explication boiteuse convient a la saison, mais
non A l'animal; car Ptolémée lui-méme, quand il s’agit des pla-
nétes, associe le sexe féminin au principe humide. Les mytho-

. " e

I AN

aSS

KP10C /
< Y S‘?’.:\\ 2 E ;
""" "("r"""/';"‘"“wf ’/’"“ £ o

¢ . “l \\L¥
slo '_) _‘_‘2&".\__00 - _—Aé/

verafl
Y 2

o

-} o N
- S /.(“' ¢ o

Y L)

1 [

BN

L RSES

J
A
\%

Fig. 3. Le Bélier.

graphes avaient trouvé mieux. Pour eux, le Bélier était le fameux
bélier & la Toison d'or, qui avait emporté a la nage Phrixos et
Hellé et laissé tomber la jeune fille dans les flots de I'Hellespont.
Ce pouvail étre aussi celui que se disputaient Atrée et Thyeste,
ou encore le bélier qui conduisit daux sources de l'oasis d’Ammon
le cortége assoiffé de Bacchus.

On se représentait le Bélier zodiacal a 1'état de repos, la téte
vers I'Occident, mais détournée, de fagon que la saillie de I'enco-
lure précédait les cornes 3.

1. Cf. les listes 6 i Ho ticha de XII signis (Poet. lat. min.,
IV, pp. 143-146 Baehrens), oﬂ sont prodiguées les épithétes Primus Aries —
Signorum princeps — astrorum duzx ou ductor gregis — principium. Firmicus
(IT, 10 Kroll) 'appelle signum regale. Cf. Bas:Axév (Anecd. Ludwich, p. 107,
6); Nonnus, xévtpov EAou x63poto, pesdupadov datpov *Ohdumou (XXXVIII, 268).

2. Cervice prior flexa quam cornibus ibit (Manil., 1V, 506). Le Bélier retour-
nait la tdte vers le Taureau : Respicit admirans aversum surgere Taurum
(Manil., 1, 264). Mais le caractére belliqueux attribué au Bélier exigeant une
autre attitude, le méme Manilius le voit fongant les cornes en avant... sic
ipse in cornua fertur | Et ruit ut vincat (IV, 509-510). Cf. G. Thiele, fig. 33.




132 CHAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

Il est aisé de prévoir en gros le caractére du Bélier et de ceux
qui subiront son influence. Les associations d’idées les plus
naives, celles qui représentent le mieux la logique des premiers
astrologues, sont celles qu’a recueillies le poéte Manilius !. Les
sujets du Bélier travailleront la laine et feront fortune dans l'in-
dustrie du vétement 2. Mais, comme le bélier mythique qui fut
plus. d'une fois submergé par les vagues et fut enfin dépouillé de
sa toison d’or, comme les béliers vivants qui sont fréquemment
tondus, ces marchands auront de soudains revers de fortune, et
seront tenus en haleine (le Bélier est un signe & ascension rapide)
par l'espoir de les réparer. Timidité mélée de sottise, avec de
brusques détentes de colére ?, — les coups de cornes du bélier, —
voix chevrotante et gréle, etc., sont des traits auxquels chacun
pouvait ajouter & sa fantaisie.

Q. LE TAUREAU (TaSpos - T'aurus). — Le Taureau astrologique
ne ressemble guére & son modéle vivant. Il faut chercher dans
les traditions orientales la raison des déformations infamantes
qu'il a subies, surtout de I'affront qui lui a enlevé son sexe. Ma-
nilius le traite comme un bceuf et lui attribue le patronage des
laboureurs. Les astrologues allaient plus loin : tout en lui con-
servant le nom de Taureau, ils le classaient parmi les signes

1. Les portraits tout faits, qui tratnent encore dans certains almanachs et
astrologies populaires, ne se trouvent ni dans Ptolémée, ni chez aucun disciple
de I'astrologie savante, le signe zodiacal n’entrant que pour une part minime
dans la somme des influences calculées. On les rencontre chez les praticiens
qui n'ont qu'une teinture d'astrologie, comme les physionomistes (petw-
wooxdmot. Cf. Philosophum., 1V, 3), chiromanciens et autres. Manilius est un
néophyte, et son ingénuité fait de-lui un contemporain des créateurs de
P’astrologie. 11 nous donne deux séries de portraits (IV, 123-291 ct 502-584).
Les astrologues postérieurs ont dénaturé et compliqué le caractére des signes
en les découpant en quantité de parties et attribuant & chaque étoile un
tempérament comparable a celui des planétes. Par exemple, d'aprés Ptolémée,
les étoiles situées dans la téte du Bélier ont la nature de Mars et de Saturne;
celles de la bouche tiennent de Mercure; celles du pied de derrié¢re, de Mars,
et celles de la queue, de Vénus (Tefrab., 1, 8). La personnalité du signe
disparaft.

2. L’association d'idées conduit du bélier 4 la laine, de la laine & Minerve
— Minervae Aries esse dignoscitur (Serv., den., X1, 259), — laquelle est aussi
Pallas et s’associe au Bélier belliqueux. Le Bélier n'est pas une constellation
brillante, précisément parce que deposito vellere aureo in caelum sit receptus
(Eratosth. rel., p. 124 Robert).

3. Puisque ce n'est pas pour I'éclat de ses étoiles, ce doit tre par assimi-
lation de ses accés de colére au feu (?) que le Bélier est devenu un signum
ignitum (Firmic., 1I, 10 Kroll), nvp@8es (Anecd. Ludwich, p. 105) — Suinupov
(ibid., p. 109).



LE TAUREAU 133

féminins. Il y avait 1a de quoi embarrasser les donneurs de rai-
sons. Les mythographes pensaient que ce taureau devait étre
celui dont Zeus avait pris la forme pour enlever Europe & travers
les flots de la mer de Phénicie !, ou bien le taureau de Pasiphaé 3,
ou la vache Io 3, ou, en désespoir de cause, le beeuf Apis*. Ce qui

TAYPOC

e
iy et 2t ISutats e ',%" """ :-'-."(" -
X 2 2FPleiade. (Vergiliae)
6o . Sio A" . . 30
3 2| D&
4 /
/

L

St
=l
~=

TAVRVS

Fig. 4. Le Taureau

apparait & travers ces légendes, c'est que le Taureau mythique
n'est ici qu'un comparse, le véhicule d'une divinité lunaire dont
ses cornes symbolisent le croissant et qui répond au type d’Istar-
Astarté-Aphrodite . Aussi verrons-nous plus loin que les astro-
logues faisaient du Taureau le domicile (oTxo) de Vénus et le lieu

1. Hygin., 11, 21. German., Arat., 536. Nonnus, I, 355 sqq. Ampel., 2, 2:
Ti8avios Tabpos (Maxim., v. 85, ap. Ludwich, p. 10). Tradition orientale: on
sait que les Chaldéens représentent souvent les dieux portés par des animaux
symboliques.

2. Monnaies cypriotes au taureau avec Aphrodite Masipdesoa. Cf. Astarté
taurocéphale (Euseb., Pr. Ev,, I, 10, 31).

3. Hygin., 11, 24-etc. Cf. Eratosth. rel., pp. 106-107.

4. Ps. Lucian., 4strol., 7 (tradition égyptomane). Le rapport entre le bauf
Apis et la Lune était si étroit que la queue de 'animal croissait et diminuait
avec la Lune : tapog dvaxelpevos i) 8ed, oF # 06€n ouviiviavev adei) xal suve-
uetolto (Anon., p. 2). Mais alors, wic tdv talgov 8/ vopifouat Laov; (S. Em-
pir., V, 93). Vacca sit an taurus, non est cognoscere promptum :| Pars prior
apparet, posteriora latent (Ovid., Fast., 1V, 111 sqq.).

5. Cf. ZeMyn Bodv éhdteipa (Nonnus, 1, 331 ete.) tavpoguic (XXIII, 309) et
Vépithéte banale, xspdsaas, xspaly ete, La Lune = Vénua (ci-dessus, p, 92, 4).



434 cHAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQLE

d’exaltation (S¢wpa) de la Lune. Ceux qui cherchaient des argu-
ments plus simples faisaient observer que les Pléiades (Vergiliae)
et les Hyades (Suculae), dont le sexe mythique n'était nullement
équivoque, formaient dans la constellation deux groupes surpas-
santen importance I'0Eil brillant, mais unique du Taureau !, Seu-
lement, on ne comprenait plus pourquoi la prédominance incon-
testée du sexe féminin avait laissé subsister le nom de Taureau,
devenu l'étiquette d’une monstruosité. Ce nom si tenace venait
probablement de Babylone 2.

Le Taureau zodiacal était représenté énorme, mais tronqué a
mi-corps, les attributs litigieux de son sexe étaient censés plonger
sous l'eau. Il n'y avait pas de place pour l'arriére-train, car le
Taurean, tourné en sens inverse du Bélier, était soudé a celui-ci,
ala facon des taureaux géminés de l'art persan. 1l en résultait
que le Taureau semblait foncer & I'encontre du mouvement diurne
et se laisser trainer & reculons. Ce détail plastique est loin d'étre
négligeable pour les astrologues; ajouté au sexe ambigu de I'ani-
mal, il donne lieu & des inductions fort peu édifiantes sur les
meeurs des clients du Taureau 3.

1. Il fut un temps oi, I'équinoxe étant dans le Taureau, le lever des Pléiades
ouvrait I'année. Les Mieid8e¢ sont les colombes (meherdSes) d’Aphrodite :
I'étymologie utilitaire (de =iéw) doit avoir été inventée aprés coup. On les
appelait aussi Eoae, Atlantides (Serv., Georg., 1, 219. 225), latine Vergiliae a
verni temporis significatione (Serv., ibid., 138). Elles étaient au nombre de
sept, dont on nous donne les noms (Serv., Georg., I, 138. Arat., Phaen., 255-
267 et Schol., ibid., German., Arat., 262-263). Germanicus les place (en longi-
tude) Poplite sub laevo Tauri. Le diminutif Suculae (les petites truies) traduit
assez bien ‘Yddes (de Us), un nom que d'autres étymologistes traduisaient par
« Pluvieuses » (de Ueiv). Cf. Plin., Hist. Nat., Il, § 105. Serv., Georg., I, 138.
L’ « il du Taureau » (Aldebaran) est appelé Cupido par Manilius (1V, 151) :
tout est & Vénus dans ce signe. Il est entendu qu'en astrologie, un groupe de
petites étoiles, tel que les Pléiades, en vaut une grande : eidévar yph &¢ &rav
gvetnpa T dotépwy xal dpavestéowy § xai uh hapmedy, bs éxltR¢ Mherddog,
©d adrd Sivatar 9 Aapmootépy (Anon., p. 85). Dou il suit — soit dit en pas-
sant — que le titre de Mhewds tpayixh donné aux sept tragiques alexandrins
était, en somme, modeste. La Pléjiade était la monnaie d'un Eschyle ou d'un
Sophocle ou d'un Euripide.

2. Le Taureau babylonien pouvait étre Sin (¢ U¢wpa de la Lune, ci-aprés,
ch. vn), ou Samas (I'équinoxe, Uguwpa du Soleil, étant dans le Teureau, du
XLIVe au xxue siécle avant notre ére). :

3. Aversum Taurum (Manil., I, 264; ef. 11, 153, 1V, 521). Aussi naturae pudet
(V, 154), et le Taureau reparait souvent dans les cinaedorum impurorum steri-
liumque geniturae (Firmic., VII, 16 Pruckner). Cependant, la tradition égyp-
tienne, assimilant le Taureau a Apis, n'admettait pas la mutilation. Le Tau-
reau de la Sphaera Barbarica avait sa natura, ses pieds de derriére et sa queue



LES GEMEAUX 135

H. Les GEMEAux (Aldvpor- Gemini). — La ou les Chaldéens
placaient leurs grands Jumeaux, hypostases de Nergal, les Grecs
installaient aussi deux éphébes, empruntés & leur mythologie *.
L'opinion Ia plus répandue voulait que ce fussent les Dioscures,

D} [l

I
S tmefid ) LAN | Aravmor

ﬁ@ _z-l_i-.ﬁgg‘.i,’ (r-'z‘:{" ......... 1 -}

3 Z

\
) _l
2]
4t
P

P R A \ S R VP N 74 | ____ ___________ [
?p 1 k‘ % 2
—GEMINI

Fig. 5. Les Gémeaux.

Castor et Pollux, dont le nom est resté aux deux étoiles les plus
brillantes de la constellation®. On y reconnaissait aussi Apollon et
Hercule 3 — tradition qui finit par prévaloir sur la précédente —

(Firmic., VIII, 3. Cf. Hygin., 1I, 21; Anon., p. 5; Schol., lliad., XVIII, 486).
Firmicus enléve méme au Taureau son attitude caractéristique en le faisant
lever par les cornes (Firmic., VIII, 3). Quoi qu'en dise Servius (T. non a
capite, sed a dorso oritur et aliud est aperire annum, aliud inchoare), Virgile
parait mettre I'équinoxe dans le Taureau et retourner la figure de celui-¢i, en
disant : Candidus auratis aperit cum cornibus annum | Taurus (Virg., Georg.,
I, 217; Serv., ad loc.). Ovide se méprend aussi quand il fait dire au Soleil
instruisant Phaéthon : Per tamen adversi gradieris cornua Tauri (Ovid.,
Met., 11, 80). Le Soleil, marchant & I'encontre du mouvement diurne, n'aborde
pas le Taureau par les cornes. Le mieux serait de corriger et de replacer ici
I'épithéte usuelle aversi. Détails plastiques : genu flexo Taurus (Cic., Avat.,
290), 7u8aptc, avec son pied droit allongé vers Orion, etc. (Nonnus, Dionys., 1,
353-361) ; pronostics logés dans le xvptdv 700 Tadpou ou dans la SlxAwois tod
Shiabtoavrog modds (Ludwich, Anecdota, p. 111).

1. Ephébes nus, suivant Manilius, & cause de la proximité du Cancer :
Nudus uterque tamen, sentit quia uterque calorem (11, 184).

2. Euripid. ap. Schol. Lycophr., 510; Ovid., Fast., V, 693-720; Ilygin., II,
22; German., Arat., 542, etc. Cf. Evalosthenis relig., pp. 86-87 Robert.

3. Apollon du coté du Taureau, Ilercule du c6té de son Cancer ou Crabe



136  CcHAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

ou bien Apollon et Bacchus, ou Hercule et Thésée, ou Zéthos et
Amphion, ou deux jeunes favoris de Déméter, Triptoléme et
Iasion, ou encore des Cabires de Samothrace. L'essentiel, ¢’était
évidemment de satisfaire & la tradition chaldéenne, qui exigeait
un couple fraternel ou amical.

On représentait les Gémeaux soit debout, soit assis, les pieds
en avant !, Castor (ou Apollon) du c6té du Taureau, Pollux (ou
Hercule) du c6té du Cancer.

Les Gémeaux, au dire de Manilius, forment des musiciens indo-
lents, qui préférent la lyre et la flate & la trompette guerriére, ou
des savants qui commencent par 'astronomie (I'étude de la lyre
céleste) et finissent par les mathématiques 2. On n’aurait pas cru
les Gémeaux si épris de I'harmonie pythagoricienne. C'est sans
doute Apollon qui suffit & tout. Quant & Hercule, il ne figure la
que pour expliquer la présence de son voisin, le Crabe ou Cancer.

65. LE Cancer ou Crabe ou Ecrevisse (Kaprlvos - Cancer). — Ce
crabe fameux était celui qui, dans les marais de Lerne, avait
mordu Hercule au pied et avait é1é, pour cet exploit, transporté
au ciel par Héra, ennemie irréconciliable du héros 3. Les deux
étoiles appelées les Anes ("Ovot - Asini) qui brillent sur la carapace
du crustacé avaient aussi leur légende.

On ignore d’ou est venu aux Grecs ce type zodiacal. On s'avisa
sur le tard de 1’expliquer par un symbolisme naturel, en disant
quele Soleil, arrivé au tropique, marche ensuite a reculons comme

(Ptol., Tetrab., 1, 9. Hephest. Theb., 1, 3, p. 68 Engelbr.). Mais les partisans
de I'équation mythique Apollon = Soleil demandaient pourquoi les Gémeaux
n'étaient pas la maison du Soleil (voy. ci-aprés, ch. vi), de préférence au
Lion (Anon., p. 36).

1. Ce détail n'est pas indifférent. Manilius explique par 12 la lenteur des
Gémeaux, c'est-a-dire le ralentissement de la marche du soleil & I'approche du
solstice d’été (II, 200-203).

2. Manil,, 1V, 152-161.

3. Voy. les textes dans C. Robert, Eratosth. rel., pp. 85-95. La plupart ont
trait  la légende scabreuse des Anes, vaincus au concours (de natura) et tués
par Priape (cf. Lactant., Inst. Div., I, 21), ou, suivant une autre version,

_auxiliaires des dieux contre les Géants, qu'ils effrayent de leurs braiements.
Entre les deux Anes ("Ovo¢ Bépetog — vétioc) se trouve une nébuleuse, appelée
# ®dtvn ou tb ddtviov (la Créche), qui joue un grand role dans les pronostics
comme produisant des troubles de la vue ou méme la cécité. Cf. ci-aprés,
ch. xir. Comme le tropique du Cancer est & I'intersection d'un « colure » avec
le cercle tropique, le Cancer a dii étre appelé aussi Colure, car il porte dans
le zodiaque gréco-hindou_le nom de Kouliro (J.-M.-F. Guérin, Astronomie
indienne, p. 69). Le Cancer est vu par le ventre, patulam distentus in alvum
(Manil., II, 253).



LE CANCER 137

le crabe !. Les décorateurs inconnus du Zodiaque n’avaient sans
doute pas tant d’esprit, et il est douteux an surplus que, de leur
temps, le solstice d’été fat dans le Cancer. C'est méme la difficulté
d’établir une association d'idées entre la saison séche et un ani-

_/”/“\\‘ mf | |
|

=

2 ) KAPKINOC
/’.y P\,. 3 3 k“

’ )
N R
( il
intat -_47-5/(% _________ —_'5 P
P TS
1ko /< | o ““'."'mp. 9 |
S (‘\ ~HH
- el P O

N -
——)e - A
M
b 3
i
X1G

CANCER 5
l g

Fig 6. Le_Cancer.

TR
S

e

mal aquatique qui a suggéré aux érudits modernes l'idée que le
Zodiaque avait tourné de 180° depuis sa construction. Ce serait
peut-éire le cas de songer que, si la Chaldée est a sec en juin, le
lever héliaque du Cauncer et du Chien annoncent en Egypte le
début de I'inondation annuelle 2. Les astrologues s’accordaient

1. Macr., Sat., 1,17, 63. Le Cancer, comme le Taureau, est entrainé i recu-
lons par le mouvement diurne (Manil., 11, 199. Cf. Ovid., Met., 11, 82 : circuitu
curvantem brachia longo | Scorpion, atque aliter curvantem brachia Cancrum).
De 14, pour Manilius, ralentissement de la marche du Soleil. 1l est facile, et
partant inutile, d’essayer des explications comme celle-ci : Ilercule repré-
sente le Soleil (cf. 3tpoyftwv "HpaxAes, *HéMe. Nonn., XL, 369), qui, arrivé &
I'apogée, est mordu, c'est-d-dire contraint de reculer, par le Cancer; ou bien,
le Cancer est dit huwmide, parce que la constellation est sans éclat, un trou
noir dans le Zodiaque. Autant vaut I'idée de Sérapion (Plut., De Pyth. orac.,
12), qu'un animal aquatique rappelle I'élément dont se nourrit le Soleil.

2. Les Egyptiens commencent leur année sous ce signe, dit le scoliaste, t4ts
743 & Nethog & wdvtwy adrois tdv dyabdv altiog =AnBiver (Anon., p. 77). Dans le
Zodiaque du pronaos de Denderah figure, & cdté de Sothis (Sirius) et avant
le Cancer, une déesse qui verse des cruches d'eau, symbole de I'inondation.
Sur les tombeaux pharaoniques, on voit intercalés entre le Soleil et Sothis
deux tortues. On retrouve a I'époque gréco-romaine ces tortues, placées par-
fois devant un Lion & téte de crocodile (Brugsch, Thesaurus Inscr. Aegypt., 1,



138  CHAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

4 faire du Cancer un signe féminin; mais ils ne s'entendaient
pas sur I'espéce du crustacé, qui était pour les uns un crabe de
mer, pour les autres, un crabe d'eau douce ou écrevisse !, ce
qui occasionnait des divergences dans les pronostics.

Manilius nous laisse le soin de deviner pourquoi le Crabe pro-
duit des négociants avides, des spéculateurs sans scrupules. Il
livre cependant le mot de I'énigme en disant que ces brasseurs
d’affaires envoient leurs navires d'un bout & I'autre du monde 2.
1ls fondent leurs opérations sur I'élément ot vit le erabe.

& - LE LioXN (Adwv - Leo). — L'assimilation du terrible soleil

2\: ‘\L TE ef-’ T)-
E 2 7 ’ \7/;;‘/17/);\':"?
-5 - ? N\ 'é%
3 )
.:‘ [ ~ / Dk_ Y -’.':7“/'/7/ é\ o
3o 03 ~q(7
AR
g —1o 3> 2 4 ‘_.\“&&___E_":\_\:\r.\_-_-_-_-
LEOT--._.
| il

Fig. 7. Le Lion.

d’été est de celles qui ont pu étre faites en Chaldée et ne pas étre
dépaysécs en Gréce. Pour les Grees, le Lion était celui qu'Hercule
avait étouffé entre ses bras ou assommé d’un coup de massue &
Némée. Il avaitl retrouvé sa vigueur au ciel par les soins de Héra.

Pp. 10 et 113). Peut-étre le décan Knem (tortue) attribué au Cancer (ci-aprés,
ch. vi) est-il le prototype du Cancer. En tout cas, Grecs et Romains ne parlent
que du Cancer bralant, du Chien torride, etc., — le chien qui aime le froid,
remarque le scoliaste d'Aratus, 8m pthodlypos dv & xbwv, xal yaipwv éxl td
igopévy yewdv: (Schol., v. 403) — et ce n'est pas de leur cdté qu'il faut cher-
cher la raison d'étre du signe aquatique. La tortue égyptienne est une origine
plausible.

1. Le Cancer est marin pour Manilius (Neptuno debere genus, I, 223) et pour
Ptolémée (dardtrtiov, Telrab., II, T7), fluviatile (motdutov) pour le scoliaste (In
Tetrab., p. 67): méme désaccord pour les Poissons (ci-aprés).

2. Manil., TV, 462175, ’



LA VIERGE 139

Aucun membre ne lui manque ; il s'avance fierement, les pieds
sur I'écliptique, dans le sens du mouvement diurne !,

Comme le lion est le roi des animaux, I'étoile qui brille sur le
ceeur du Lion céleste est le « Roitelet » (Basthioxos - Regulus), et
le Lion a sa place marquée dans les génitures royales ?. Manilius
se contente de pronostics moins ambitieux. A l'entendre, I'in-
fluence du Lion produit de hardis chasseurs, des entrepreneurs
de venationes et des bestiaires, gens simples d'ailleurs et sans
plus de malice que I'enfant 3.

np. LA VIERGE (Mdpbevos - Virgo). — On a vainement cherché
dans les documents babyloniens un type analogue 2 celui de la
Vierge, la femme ailée, couchée, la téte en avant, sur le cercle
zo0diacal . De leur c¢oté, les Grecs ont fouillé tous les recoins de
leur mythologie pour lui donner un nom propre et une généalogie.
C'est tantOt Astrée ou la Justice, Alxy (fille de Zeus et de Thémis
ou d’Astrazos et de I'Aurore), qui, comme chacun sait, s’est exilée
de la lerre, ou Déméler, ou la Fortune, ou Atargatis, ou Isis, ou
Erigone, la fille infortunée d'Icare, ou encore une certaine Par-
thénos, fille d'Apollon et de Chrysothémis, fabriquée par quelque
amateur d'étymologies faciles 5. La légende d'Astrée tieni beau-

1. Voy. Eratosth. relig., pp. 96-99 Robert. Sur les monuments figurés (voy.
les monnaies alexandrines d'Antonin ap. Eckhel, 1V, p. 70 sqq.), le Lion est
tourné tantdt & droite, tantdt a gauche — & gauche dans le Cod. Vossianus de
Germanicus (G. Thiele, fig. 26). C'est sans doute le Lion étouffé par Ilercule que
Manéthon appelle dsbuatixds (Maneth., 1V, 274). L'inspection de la fig. 6 jus-
tifie I'expression de Lucain : Cancri sidera mixta Leoni, que Scaliger (Prolegg.
p. 12) déclare inintelligible. On dirait aussi bien et mieux le Verseau mélé au
Capricorne (fig. 12).

2. ‘0 Aéwv Eyet énl tRe xxpdlag dotépa, Bagthigxov Aeydpevoy, 3v ol Xak-
8aiot woplSousty doyeiv tdv odpaviwv (Schol. Arat., v. 448, I, p. 43 Buhle) — &=t
Soxolatv ol mepl tdv Témov Toltov yewvdpevor Basthexdv Eyetv 16 yevédhiov (Gemin.,
Isag., 2). Sur les génitures royales et le Lion, voy. ci-aprés, ch. xi.

3. Manil., IV, 176-188.

4. *Oupaviou 8¢ Movwos dmadidin =apk txpad (Nonnus, XXXVIII, 360).

5. Voy. Eratosthen. velig., pp. 82-85. Suivant C. Robert (ibid., p. 247), la
femme ailée, vétue d’'une robe rouge, tenant des épis dans la main gauche et
montrant du haut d’'un rocher (Parthénion) Téléphe enfant, que I'on voit sur
une peinture d’llerculanum, est la Vierge céleste. Cf. dans Martianus Capella
(11, 474-477) la description d'une Vierge & la mode égyptienne, une Isis, Les
astrologues eux-mémes sont déroutés par la profusion des légendes. Ainsi, la
Vierge est stérile (Manil., 11, 238); mais, comme Déméter, elle est féconde, et
Manilius écrit — si I'on s’en tient 4 la lecon de Scaliger: Hinc fecundus erit,
quod mirum in virgine, partus (1V, 202). Suivant une explication naturaliste,
la Vierge est & cette place, propter quod his diebus lerra exusta nihil pariat
(Isid., Origg., 111, 70). Mais I'Epi ? et Ptolémée, qui range la Vierge parmi les



140 CHAP. V. — LA KROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

coup de place dans Aratus et ses imitateurs ou commentateurs,
parce qu'elle prétait aux développements sur I'Age d'or et la
méchanceté actuelle des hommes: celle d’Erigone fournissait les
éléments d’'un drame englobant la Vierge (Erigone), Arcturus
(Icare) et Sirius (le chien d'Icare). Le recours & Déméter était
motivé par le nom de I'Epi (Etdyvs - Spica), I'étoile la plus bril-
lante de la constellation.

~ | |
P = e =
}/ nAPG@ENOLm‘\ %}
p&\ “\E-;.\“ \
ol ] R
_\,3-79:' e
&) s =
=
L B VIRGO
T e -‘""""T ;"-"‘r,.,’“. T B

Fig. 8. La Vierge.

Pour Manilius, la Vierge est Erigone. Il fait d’elle une sorte
d’institutrice qui forme des gens éloquents, savants, des sténo-
graphes capables de suivre la parole avec la plume, mais poussant
la timidité au point ou elle devient un défaut. Il oublie pour le
moment d’interpréter 'Epi que la Vierge tient de sa main gauche
et qui doit avoir quelque rapport avec la moisson, comme une
autre étoile du groupe, la Vendangeuse (Ilporpvyntsp - Mpotpsyetog
- Vindemiatriz - Provindemia - Vindemitor - Antevindemiator),
avec la vendange et la légende bachique d’Erigone *.

signes « humides » ? (Tetrab., 1V, 8). Les astrologues ont aussi le mot pour
rire. Ceux qui assimilaient la Vierge & 1a Fortune ne se contentaient pas de lui
mettre un bandeau sur les yeux ; ils lui enlevaient la téte (5:0 xal dxépadov
adthy oympacifouswv. Eratosth., p. 84 Robert). L'Epi mérite une place d’hon-
neur dans I'histoire de l'astronomie. C'cst en I'observant — il était presque
sur I'équateur — que Hipparque découvrit la précession des équinoxes.

1. Cette étoile, de médiocre éclat, avait servi, comme les Pléiades, de point
de repére pour les saisons, Ptolémée (®doerg, § 9, ap. Wachsmuth, p. 209)
s'excusc de ne plus employer ces vicilles marques.


brillante.de

LA BALANCE (ETN

2, LA BaLANCE (Xn)ai ou Zuyds = Chelae ou Libra). — La cons-
tellation du Scorpion, dont la donnée premiére parail étre de
provenance chaldéenne, ne se trouvant pas & la mesure d'un
douziéme du Zodiaque, les Grecs distinguaient dans l'animal
céleste les Pinces ou Serres (Xy)zi) et le Scorpion proprement
dit. Au r*r siécle avant notre ére, on s’habitua de plus en plus &
substituer aux Pinces un vocable nouveau, la Balance . Pour-
quoi la Balance? Peut-étre tout simplement parce que, au point

HN
~ Sl<<
TN
.
1 B
J4 B =i by
; 5
. &

3
r

de vue graphique, il était aisé de transformer les Pinces en pla-
teaux de balance 2. Le motif couramment invoqué était que la
Balance, correspondant & I'équinoxe, faisait part égale au jour
et & la nuit. Il se peut aussi que I'idée de Balance ait été suggérée
par la légende qui identifiait la Vierge avec la Justice, auquel

i

Fig. 9. La Balance.

1. P. Tannery, Recherches, p. 219, croirait volontiers que la Balance est une
invention d'Hipparque et symbolise réellement 'équinoxe — Librantes noctem
Chelae cum tempore lucis {Manil., 1V, 203, Cf. Lucan., Phars., X, 227). Le
nom de Chelae resta toujours en usage ; mais, méme avec ce nom tradition-
nel, le symbolisme était modifié.

2. Manéthon est d'avis que le Zuyds fut ainsi nommé, émel < Exdvuas’
éxdvtepley, | Olal mep mhdoviyyes énl fuyod édxopévoro (Maneth., II, 136
sqq.). Firmicus se représente la Balance, signe masculin, sous la forme d'un
homme tenant une balance (VIII, 3). C'était, disait-on, I'inventeur de la
balance, peut-étre Palaméde, catastérisé pour ce fait (Ampel., Lib. mem., 2, 7).
La Balance génie féminin, comme domicile de Vénus, sur l'autel de Gabies
(Clarac, II, pl. 130, 151).



142  cHAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

cas il y aurait eu une ironie non médiocre & comparer l'instru-
ment symbolique de la justice aux pinces du Scorpion *.

Cechangemenl, insignifiant pour les astronomes, était de grande
conséquence en astrologie. La Balance représente la mesure, la
justice, la souveraineté de la loi. Elle fait les législateurs, les
esprits ordonnateurs et systématiques, influence que ne pouvaient
pas avoir les pinces du Scorpion. Aussi est-ce la Balance, et non
pas les Pinces, que les astrologues, pour faire leur cour aux
Romains, adjugérent comme signe protecteur a 'Italie.

m,. LE ScomrpION (Zxopmioc - Scorpio - Scorpius - Nepa). — Le
Scorpion ainsi écourté au profit de la Balance était, pour les

N R E—

CKOPNIOC @ XHAAI
m, o

. B

a(sBntdces

= SRz

S N M =
= ﬁ/ SCORPIVS & CHELAE
74

S
N Do, , A

4

Fig. 10. Le Scorpion et les Pinces.

Grecs, celui qui, envoyé par Gaea ou par Artémis, fit périr le
grand chasseur, le trop vaniteux ou trop galant Orion. La scéne
mythique se jouait encore dans le ciel, ou les deux acteurs se
trouvaient transportés; car, aussitét que le Scorpion se levait,

1. Manil., IV, 203-216. Chez les auteurs de basse époque, Zvyds devient sur-
tout le Joug, celui qui pése sur les bétes de sommme et les esclaves, idée qui
s'accorde avec celle de domination, de loi, contenue dans la Balance. Sur le
Globe Farnése soutenu par Hercule ou Atlas, I'artiste a combiné les yn)ai et
le Zuyds, le Scorpion portant dans une de ses Pinces le fléau de la Balance
(Letronne, GEuvres choisies, Il série, I, pp. 239 et 484. G. Thiele, op. cit.,
-pp. 19-42 et pl. u-v1). Notre vignette Scorpius et Chelae a pour but de montrer
I’équivalence plastique des ynhal et du Zuyés. Ptolémée appelle ynhal la con-
stellation (datepiopds) et Zuydg le signe (§wdtov).



LE SAGITTAIRE 143

Orion s'enfoncait sous 'horizon . La légende grecque, dont on a
tiré un doublet pour le Cancer (ci-dessus, p. 136), parait bien étre
une imitation de la légende chaldéenne du héros Gilgamés,
atlaqué par 'homme-scorpion, gardien du Soleil. L'explication
soi-disant rationnelle, qui voit dans le dard du Scorpion et la fléche
du Sagittaire le symbole de la foudre, sous prétexte quil y a
beaucoup d’orages en octobre et en novembre 2, est une induction
chimérique, fondée sur un fait plus que douteux et, en tout cas,
particulier & un climat.

Foudroyant ou non, le Scorpion ne pouvait guére avoir de
clients paisibles. Il suscite les batailleurs, les ravageurs, les gla-
diateurs, maitres d'armes et autres espéces de la gent querelleuse .

>>. LE SAGITTAIRE (ToZétyc - Sagittarius). La plupart des my-
thographes étaient d'avis que I'Archer ou Sagittaire devait étre
le centaure Chiron *. Mais il se trouva quelque érudit pour soutenir
que les Centaures ne connaissaient pas l'usage des fléches, et, du
reste, il y avait une autre constellation du Centaure. D’aprés le
poéte Sosithée, le Sagittaire était le portrait symbolique d’un
cerlain Crotos, ami des Muses, bon cavalier et prompt comme la
fleche, ou se servant de son talent d’archer pour distraire les
Muses : en somme, une copie ou caricature d’Apollon. Aussi, on
ne savait trop comment le représenter, bipéde ou quadrupéde,
toujours pourtant avec des jambes de cheval. On ajoutait & la
figure une espéce de manteau volant, qui l'a fait classer parmi les
signes « ailés ® ».

1. Orion et le Scorpion sont deux constellations brillantes, qui ont du attirer
de tout temps 'attention (lucens vis magna Nepai — cum magnis sese Nepa luci-
bus effert. Cic., Arat., 324 et 434), par opposition aux obscuro corpore Chelae
(v. 393). Sur Gilgamés, cf. Sayce, Gilgames Cycle, tab. 1x. Sur les légendes
grecques, Eratosth. relig., pp. 12-15 Robert. Nepa désigne aussi, méme dans
Cicéron (Arat. 216), le Cancer. Nepa Afrorum lingua sidus quod Cancer appel-
latur, vel, ut quidam volunt, Scorpios (Paul. et Fest., p. 164 et 165 Muller).

2.1sid., Origg., 111, 70. L'assertion se trouve déja dans Germanicus : Scorpios
in pluvias rarus, sed nubibus atris | Creber agit nimbos et saeva lonilrua por-
tat, | Clara sagittiferi tetigit cum lumina signi (p. 199 Baehrens). Le dard du
Scorpion considéré comme un soc ou semoir, & cduse des semailles d'octobre
(Manil., 1V, 219 et 556. Proclus, in A4ral. Sacr., V, 2, p. 416 Pitra).

3. Manil., IV, 217-229. Le Scorpion est le domicile de Mars (Arés), qui y a
son Sosie, Antarés, @ "Apst Thv yoedav Swotos (Cleomed., 11, 14).

4. Le Sagittaire doit &tre, comme le Scorpion et le Capricorne, d'origine
orientale. Bérose enseignait qu’a l'origine il s’était produit divers monstres
(cf. Empédocle), des h hévres, des i xmowdé8xg, ete. (Fr., Hist. Gr.,
11, p. 497). Sagittaire-centaure assyrien dans Roscher, Lezicon, 11, p. 1055.

5. Voy. Eratosth. relig., pp. 150-153. Signe Siadnuatopdpov dans Ludwich
(Anecd. Astrol., p. 109).




1%4%  cHAP. 1. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

Manilius croit que l'influence du Sagittaire engendre des
hommes de cheval, des dompleurs, capables « de désarmer des

A Il !

jl}(k- TOZOTHC {

14

e
Colurd~des slols 3

5\7“\—\< N

FSAGITTARIVS

Fig. 11. Le Sagittaire,

tigres, d’enlever au lion sa rage et de parler avec un éléphant »,
gens vigoureux, a I'eeil sar et au cceur ferme *.

%. LE CGAPRICORNE (Alyéxcpws - Capricornus). — Comme le Sagit-
taire, le Capricorne devait étre un de ces monstres qui pullulent
dans les eaux fécondes de la cosmogonie babylonienne. Les Grees
eurent quelque peine & lui trouver un équivalent dans leur.
mythologie. Ils avaient bien sous la main le dieu Pan ou Aegipan,
au front cornu, qu'on disait frére de lait de Zeus, nourri comme
lui par la chévre Amalthée. Mais les astrologues avaient décidé
que ce signe, pelit et sans éclat, était aquatique et féminin. On
satisfit 4 la premisre donnée en combinant le type de Pan, déci-
dément converti en bouc, avec celui de Triton : quant'a la seconde,
une monstruosité de plus ou de moins dans un monstre ne tirait
pas & conséquence 2.

1. Manil., IV, 230-242,

2. Voy. Eratosth. reliq., pp. 148-149, et W. H. Roscher, Die Elemente des
astronomischen Mythus von Aigokeros [Capricornus) (Jahrbb. f. klass. Phil.,
CLI [1895], pp. 333-342). Cf. le cylindre babylonien visé par Perrot et Chipiez,
Hist. de UArt, 11, p. 687 fin., et 344-345. La conque (xéyhos-cochlis), avec
laquelle Pan jette une terreur « panique » parmi les Titans, sert de trait
d'union entre Pan et Triton. On disait aussi, pour expliquer le caractére
aquatique du signe, que Pan, fuyant devant Typhon, s'était jeté dans le Nil,
ou bien on imaginait une affinité entre le Capricorne et I'Océan occidental, oit



LE CAPRICORNE 145

La queue de poisson du Capricorne, symbole des pluies d’hiver,
ne prépare guére l'esprit A accepter les pronostics de Manilius,
qui a dd puiser au hasard dans des traditions divergentes. Pour
lui, le Capricorne est le lieu d’élection du feu (Vesta) et le patron
de toutes les industries métallurgiques *. Il suit ici une associa-
tion d'idées qui a amen¢ les astrologues a loger dans le Capricorne

AN

_NETY| Arrokerac
b T 3 :
P S

_1:7;.11
/>
S~
9t )
T
%\)
.
f

N

N
NAIN

/¢ ]

’(\'Y

N

.: }1_

Dl

/LN
N

\BCAPRICORNVS
R B

Fig. 12. Le Capricorne.

P'exaltation (8ywpa) de Mars, le dieu du fer et du feu 2, On voit a
quoi il pense quand il ajoute aux arts du métal le commerce des
habits. Evidemment, le Capricorne lui apparait comme le « bon-
homme Hiver », affublé de couvertures et penché sur son foyer.
Et pourtant, il songe & la chévre et au poisson quand il s'agit
non plus du métier, mais du caractére des individus nés sous ce
signe, gens pétulants et de meeurs équivoques dans la jeunesse

il est toujours prét & se replonger (Aegoceros semper properare videtur | Oceano.
German., Arat. 286 ; — tyrannus Hesperiae Capricornus undae. llor., Od., 11,17;
— lotus et Hesperia quid Capricornus aqua. Propert., V, 1, 86). Noms péri-
phrastiques, Corniger aequoris, Neptunia Capra, aequoris Iircus, aequoreus
Caper, pelagi Capella, elc.

1. Manil., 1V, 243-245. Mais l'idée de mer attachée au signe pisciforme revient
plus loin, dans la seconde série de portraits : Militiam in ponto dictat, pup-
pisque colendae | Dira ministeria et vilae discrimen inertis (IV, 568-510).

2. Plolémée raisonne 4 peu prés comme Manilius : il pense qu'on a placé
Pexaltation de Mars dans le Capricorne pour réchauffer celui-ci.

10



146  cHAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

(sous la chévre, partie antérieure), plus tranquilles dans la vieil-
lesse (sous le poisson) *.

2. LE VERSEAU (T3poydos - Aquarius). — La mythologie chal-
déenne représentait comme inondés tous les environs du solstice
d’hiver ?; mais elle ne fournit aucun type se rapprochant du
Verseau. Celui-ci était, pour les Grecs, soit Ganyméde tenant
I'aiguidre, soit Deucalion regardant couler le déluge, soit Cécrops

/ég YAPOXO%?’/_&T
S O e i_};——%s%\‘

| g
""" wovanvs |||V <]
~ T~

i

tr

2 N
| N

T 7

Fig. 13. Le Verseau,

7

offrant aux dieux de I'eau, & la place du vin qu'on ne connaissait
pas encore, soit Aristée obtenant des dieux des pluies bienfai-
santes 3. On le représentait sous la forme d'un jeune homme
penchant son urne du coté des Poissons et abreuvant le Pois-
son Austral, qui se délecte dans son élément.

1. Manil., 1V, 256-258. Affinité entre le Capricorne et le froid Saturne (ci-
dessus, p. 96), qui y a son domicile. Sur les trés nombreuses monnaies
romaines & 'effigie du Capricorne (horoscope d’Auguste, ci-aprés, ch. xn), la
figure est tournée indifféremment & droite ou & gauche. Les artistes n’ont
aucun souci de la doctrine.

2. Du Sagittaire au Bélier s'étend la partie aquatique du ciel (liguida astra
— liguidum celum. German., Arat., 367. 603): au nord du Capricorne, le
Dauphin; au sud des Poissons et du Bélier, la Baleine et le fleuve Eridan.

3. Eralosth. reliq., pp. 144-145. Eratosthéne ne connalt que Ganyméde : de
méme Manéthon (taping vepehdSeog OOASuwoto. 1V, 571). Dans le papyrus CXXX
du Brit. Mus., on cite : dstépa tiv &v = ylapiSt xahodpevov Favupfdny
ouovipws @ 8hw ci8dy (lig. 132-137). Les autres traditions, dans Hygin., II, 29,
Ampel., 2, 11; Schol. Germ., Araf., 287; Lucan., Phars., 1, 652. Le Verseau
avec l'urne & droite dans le Cod. Vossianus (Thiele, p. 115).



LES POISSONS 147

En vertu de la « parenté des professions », le Verseau produit
des hydrauliciens, qui creusent des canaux ou bétissent des ponts.
IIs mesurent aussi, par les mouvements célestes et la clepsydre,
I'écoulement du temps. Enfin, ils laissent aussi couler leurargent,
sans étre jamais ni riches ni pauvres *.

X. LEs Poissons (Jy8Sec - Pisces). — La mythologie grecque
semble dédaigner les poissons, ce qui étonne de la part d'un
peuple de marins et de pécheurs. Seul, le dauphin a obtenu d’elle
quelque attention et un peu de bienveillance. Le poisson tient,
au contraire, une place considérable dans les légendes syriennes
et chaldéennes. Aussi les Grecs ont-ils laissé visible la trace de
I'origine orientale des Poissons du Zodiaque. On disait que jadis
Aphrodite et son fils, poursuivis par Typhon, s'étaient jetés dans
I’Euphrate et avaient été métamorphosés en poissons?, ou encore,
qu’elle était sortie d'un ceuf tiré de I'Euphrate par les poissons °.
L’auteur des Aratea appelle nettement les Poissons les « deux
divinités de la Syrie * ».

La mention de I'Euphrate n’empéche pas certains mythographes
d’accommoder la légende & la grecque, c’est-a-dire de la trans-
porter en mer, comme la légende d’Aphrodite elle-méme, née de
I'écume de la mer. Pour Manilius, les Poissons sont des poissons
de mer, et ’eau que leur prodigue le Verseau est de l'eau salée. Il
ne manque pas de faire naitre sous le signe des Poissons les
hommes de mer, depuis le simple pécheur jusqu'au navigateur
qui sait régler sa course sur les astres ou & ceux qui alignent leurs
flottes pour le combat 8. Le caractére aphrodisiaque se retrouve
dans le tempérament voluptueux et mobile que le poédte leur
attribue, ainsi que dans la fécondité qui distingue les Poissons

1. Manil., [V, 259-272, Dans la seconde série de portraits, les clients du Ver-
seau sont des modéles de vertu (1V, 571).

2. lygin., 11, 30 ; Ampel., 2, 12; Ovid., Fast., 11, 458-474. On remplacait
aussi Vénus par Isis ou par la dea Syria, et 'Euphrate par le Nil ou 1'étang
de Bambyke. Eratosthéne appliquait la légende & la constellation du Pois-
son Austral, dont les Poissons auraient été la progéniture (Eralosth. relig.,
pp. 129 et 180-181). Piscis magnus cujus nepoles dicuntur Pisces (Schol. Germ.
ad v. 318, 1, p. 84 Buhle).

3. Schol. Germ., Arat., 239 (d’aprés Nigidius).

4. Syriae duo numina Pisces (German., Arat., 551).

5. Manil,, 1V, 273-291. 1l tient ferme pour les poissons de mer : Agnoscitque
suos Neplunus in aequove Pisces (11, 447T); aussi I'urne du Verseau est pars
maris (11, 232). Ptolémée et son scoliaste sont en désaccord, comme pour le
Cancer, le signe des Poissons étant motdutov pour l'un (Tetrab., 11, 1), Fakds-
ctov pour l'autre (p. 67), qui se contredit d'ailleurs un peu plus loin (p. 70).



148  CHAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

astrologiques comme les puissons réels ¢l qui a été, en fin de
comple, la raison d'étre de toules ces légendes. Plus loin, I'idée
que le pécheur trompe et que le pirate surprend sa proie fait
attribuer aux clienls des Poissons le caractére de bavards falla-
cienx el sans scrupules !, chose d'autant plus étonnante que les
poissons sonl muets.

N
{\\:))‘ IXOYEC

L
< A ,1‘\"‘ /
s F Witk =
~ ; . e y}- (
> & > et ) . b
. Eyl
2 ” (// N
)3 3 ""
v v
3 RO g
e

o

Fig. 14. Les Poissons.

=

La constellalion occupant un large espace, on distinguait le
Poisson du N., la téle tournée vers le pdle, le Poisson du S.,
tourné du c6té de 1'Occident, et, entre les deux, un ligament
flottant dont les astronomes soigneux ne manquaient pas de
faire état dans leurs pronostics 2.

1. Manil., 1V, 573 sqq. Les Poissons muets, qui engendrent des bavards, ont
aussi autorité dans le corps humain sur les pieds, eux qui en sont dépourvus!
(Voy. ci-aprés, la mélothésie zodiacale, au ch. x).

2. Les astrologues appelaient aussi le Poisson du Nord le Poisson & téte
d’hirondelle — tobtov Tolvuv wov Popeidtepov lyBlv y eAtddvog Ex ety Thy
#eoalhy pasw, dv XahSafor xaholow Tybv y et 8dviov (Schol. Arat., v.
242). Ces « Chaldéens » étaient probablement des « Egyptiens », familiers
avec les tétes d'ibis et d'épervier qu'ils donnaient i leurs décans. Dans le
papyrus CXXX du Bril. Museum, Saturne est noté, au degré 5° 59’ des Poissons,
comme émil vob yehztSoviaiou ‘IyBlos xatabibdlwy (lig. 103-103); Vénus,
¢rl o0 vorteiou 'IyxBbos(lig. 148-149). 1l y avait danger de confondre le Pois-
son du S. zodiacal avec le Poisson austral, o brille une étoile de premiére
grandeur (Fomalhaut). Germanicus en avertit : Est eliam a geminis diversus
piscibus unus, etc. (German., Arat., 318 sqq.). La confusion a été faite en



CLASSIFICATIONS DES SIGNES 1&-9

Nous voici revenus au point de départ, au Bélier, aprés avoir
recueilli en chemin, grace & Manilius, les premiéres associations
d'idées d'une astrologie encore étrangére aux mathématiques, ou
qui a échappé dans une certaine mesure aux remaniements labo-
rieux des savants et des pédants. Il nous reste encore, avant
d’aller plus loin, & passer en revue les classifications de toute
sorte, physiologiques, psychologiques, morales, esthétiques,
fondées par les astrologues sur les descriptions précédentes et
servant & définir les qualités imputables a l'influence des diverses
catégories de signes.

§ 1. — CLASSIFICATIONS DES SIGNES.

La plupart des motifs de classification sont empruntés au des-
sin des figures. Rien ne monire mieux sans doute l'ineptie fon-
ciére et incurable — mettons la naiveté — de gens qui prenaient
pour ceuvre de nature, susceptible d’engendrer des rapports natu-
rels, le produit de la fantaisie la plus capricieuse ; mais rien aussi
n’affirme plus nettement I'autonomie de I'astrologie grecque, au
point de vue des applications pratiques. Un détail changé dans
une figure zodiacale modifie toute une série d’'inductions, de cor-
respondances, utilisées de cent maniéres et surtout dans la méde-
cine astrologique. Or nous savons que, quels qu'aient pu étre
les emprunts faits & I'Orient, le ciel grec avait sa physionomie
propre et ses types a lui?.

Abordons — avec sérieux, si faire se peut — la zoologie zodia-
cale établie sur I'analyse des types helléniques.

1. — Au point de vue de la forme corporelle, les- signes sont :

1° Humains (év0pwmdpopes - avdowroeds - humana) ou bestiaux
(Impuddy, - ferina), le signe composite du Sagittaire étant sur la
limite des deux genres. Les signes bestiaux se décomposent en
animaux terrestres (yepozia) ou quadrupédes (rerpimoda), amphi-
bies (duoibia), aquatiques, vivant dans la mer (Y«ldosw) ou 'eau
douce (mot#uz). On distinguait aussi ceux qui marchent (Badirrind),
ceux qui rampent (tpmuotixd) et ceux qui volent (wrepwtd); mais

Orient, non seulement avec le Poisson austral, mais avec la Baleine (K toc)
qui est tout prés; car le X1l signe du Zodiaque gréco-hindou (cf. ci-dessus,
p- 136, 3) s'appelle Khetthong. Aujourd'hui, par le fait de la précession des
équinoxes, le Poisson du S. est, corhme 'autre, au N. de 'équateur.

1. Voy. ci-dessus (p. 60, 1), le texte d'Achille Tatius, Isagoge, 39.



150  cuAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

cette classification ne rentre pas dans la précédente, parce que,
sur les quatre signes humains (H Ip <= zz), un (1) est «ailé »;
le >> l'est aussi, et aussi les }{, dont les nageoires apparemment
comptent pour ailes! De méme, la classification en signes doués
de voix (pwvievra) ou de demi-voix (Aplpwva) et sans voix (dowva),
ou se trouvent mélangés les signes humains et animaux. La sépa-
ration se retrouve entre les signes raisonnables (hoyixz) et les
signes privés de raison (4loyz) ou animaux; ceux-ci répartis en
doux ou domestiques (fucpa) et féroces (avipepa) L.

2° Signes féconds, soit en semence (moldsmeppa), soit en progé-
niture (rolbyova), stériles (steipthdn - éhydomeppun - doneppa) ou com-
muns.

1. Le renvoi aux textes, qui obligerait & constater toute espéce de variantes,
est ici superflu. Les plus anciennes références ne vont pas au dela de Manilius,
qui consacre une centaine de vers (I1, 150-264) & détailler les signes mascula
et feminea (150-154), humana et ferina (155-158), gemina (159-169), biformia
(169-175), duplicia (175-196), {ransvorsim orientia el recta (197-202), diurna et
nocturna (203-222), aquatica et terrena (223-229), umbigua (230-233), fecunda
(234-237), sterilia (238-239), communia (240-243), currentia et stantia (244-248),
sedentia (549-251), jacentia (252-255), debilia (256-264). Puis les distinctions se
multiplient avec les épithétes. 11 n'y en a pas moins de 113 dans I'informe com-
pilation MMepl évepyeiag tdv tf’ {wdlwyv (Ludwich, Anecd., Astrol.,
pp. 105-110). Voir, dans un autre tableau (p. 110-112), les pronostics fondés sur
une vingtaine de ces épithétes. Dans les tablecaux ajoutés par quelque scoliaste
a la fin du Il livre de 1a Tétrabible de Ptolémée et dans Héphestion de Thébes,
chaque signe est pourvu d'environ une dizaine d'épithétes. Ptolémée s'est
gardé, autant qu'il I'a pu, de ces niaiseries, dont il avait quelque peu honte.
La classification fondée sur la « voix » doit venir de I'Egypte, oi la « voix
juste » avait tant d'importance dans les rites magiques. On ne la rencontre
ni dans Ptolémée, ni chez ses commentateurs, mais dans les auteurs de basse
époque, Firmicus, Héphestion et autres, et on ne la voit utilisée nulle part,
sauf peut-8tre chez les Arabes. Un « hermétique » dit : Revelatur statim ver-
bum occultum quod quaeritur, quando Luna et planeta cui applical sunt in
signis vocem habentibus (Herm., C. Aphorism., 92, p. 842 Junctin.). Firmicus
parait assimiler les signes « vocaux » aux signes humains (in humanis vel
vocalibus signis, 1V, 19, 26 Kroll). Voici le classement donné par les Anecdota
de Ludwich (p. 107): puvhievta ¥ @ I np w=; fplpova & R 5 ; dpuva 65 A
m )(. 11 serait curieux de savoir pourquoi le rugissement du Lion ne lui a
valu qu’une demi-voix!Je suppose que nous avons li un débris de spécula-
tions mystiques. L'alphabet ayant été adapté au Zodiaque (ci-aprés, ch. x),
on a da faire correspondre certains signes aux voyelles (¢ wvhevra ypdp-
pasa). Cette adaptation aurait pu étre elle-méme suggérée par une tradition
pythagoricicnne, qui assimilait la musique des sept orbes planétaires aux
voyelles (valta piv ydp éomt pwvhevra. Procl, in Anral. sacr., V, 2, p. 117
Pitra : ci-aprés, ch. xn) et les signes aux consonnes (svppuwva & T& TdY
{wdiwv, ibid.). De tout cela, défiguré, transposé, secrait sortie la classification
susvisée. Le Scorpion a do hériter du scarabée égyptien le titre de signe
adroyéwnrov (Ludwich, p. 109). La Vierge tpinpdownog (p. 108) est une llécate.



CLASSIFICATIONS DES SIGNES 151

30 Signes entiers, ou mutilés (pehoxomodueva - andxona - fuiweds -
debilia), comme le Taureau, qui n’a que la moitié du corps, le
Cancer aveugle !, le Scorpion, qui a laissé ses Pinces dans la
Balance, et le Sagittaire, qui, vu de profil,n’a qu'un eil. « Ainsi »,
s'écrie avec une solennité comique le bon Manilius, « le monde
console nos afflictions en les portant dans les astres; il nous
enseigne par son exemple a4 supporter patiemment les pertes,
puisque toute la marche de la destinée dépend du ciel et que les
astres eux-mémes sont nés avec des membres infirmes 2! »

4° Signes simples (iw)i - simplicia) et signes géminés, soit con-
joints comme les Gémeaux, soit disjoints comme les Poissons, soit
composés de parlies hétérogénes (biformia - Sipueic) comme le
Sagitlaire el le Capricorne. L'érudition insuffisante de Manilius
s'embrouille ici dans les signes doubles par figuration et les
signes doubles par position (duplicia - dlowpa - 8imdz), c'est-a-dire
précédant les signes équinoxiaux et tropiques et participant de
leur nature. Au fond, il est dans la logique quand il veut mettre
d’accord la position et la figure ; mais la mythologie a da céder
le pas & la géométrie, et c’est la géométrie qui exige que la Vierge
soit un signe double. Avec un peu plus de savoir-faire, Manilius
aurait fait rentrer ce signe dans la régle, en remarquant qu'il est,
en réalité, double, étant composé de la Vierge et de I'Epi.

II. — Au point de vue de leur attitude, en tant que figures
plastiques, les signes sont debout, assis, couchés, marchant ou
courant, tournés en haut ou en bas, en avant ou en arriére, etc.
Ainsi, Manilius sait que le Cancer et le Scorpion sont couchés sur
le ventre et les Poissons sur le flanc . Au point de vue de leur

1. La cécité du Cancer vient probablement de la géométrie des antiscia (c}-
aprés, p. 160, 2). On lui trouvait aussi une raison physique, c'est qu'il commence
4 raccourcir les jours et qu'on y voit moins clair : Longaque jam minuit prae-
clarus lumina Cancer (Auson., Eclog., p. 558 Toll). En fait, et c’est encore unc
raison, ce praeclarus est obscur (ci-dessus, p. 137, 1).

2. Manil., II, 256-264. Pline fait une réflexion analogue  propos des éclipses :
quis enim cernens [siderum labores] non suae necessitati mortales genitos
ignoscat (Plin., II, § 55). La lune particuliérement était l'astre souffrant, I'éter-
nelle malade, mourant chaque mois de mort naturelle et parfois d'empoison-
nement, de veneficia magiques. Les médecins astrologues imputaient par
métonymie aux signes les maladies dont ils étaient la cause ; ils disaient que
tel signe est pustuleux, fistuleux, dartreux, etc. (voy. ci-aprés, ch. xu). Des
modernes eussent fait & coup sar le Cancer « cancéreux ».

3. Manil., II, 245-255. Manilius confond les signa recta, debout sur le cercle
du Zodiaque, et les recta qui se lévent debout sur I'horizon. De méme, il
confond les signes qui marchent ou courent, comme le Lion et le Sagittaire,
avec les signes « rapides » qui se 1¢vent rapidement sur I'horizon, comme le



152  clAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

inclinaison par rapport a I'horizon, ils sont droils (3p04 - recta) ou
(mAdywa - obliqua), distinction qui est souvent confondue avec les
précédentes.

Le docte Ptolémée dédaigne toutes les naivelés de la vieille
astrologie : il n’ad-
met d’autres clas-
sifications que cel-
les qui se fondent
surla position géo-
métrique des si-
gnes par rapport a
la division duodé-
cimale du cercle,
position qui, sui-
vant lui, détermi-
ne leur « nature ».

Il partage d'a-
bord les signes en
trois espéces, dont
chacune contient
quatresigneséqui-
distants etde fonc-
tion homologue :

1° Les signes « tropiques » ou cardinaux, subdivisés en tropi-
ques proprement dits (tpomixd) et équinoxiaux (loypepwvd) !5

2° Les signes dits « solides » (stepes - solida - simplicia), ainsi ap-
pelés, parait-il, parce qu'ils fixent le changement de tempéra-
ture amené par le signe tropique précédent;

drant. Zodi

des

Fig. 15. Sy

et signes du

Bélier. Le Bélier n'est pas représenté courant, mais au repos : il n'en est pas
moins siderum celerrimus (Hygin., Proem.) — longe mazima currens orbe suo
spatia (German., Aral., 22%), comme le montre le tableau des ascensions
obliques (dvagopzi). Enfin, Manilius appelle simplicia les signes eteped,
s'imaginant que ces signes sont tels parce qu'ils ne sont pas doubles, comme
si tous les signes sinples étaient steped. Quant & Ja position présumée des
figures, qui permet de distinguer leur droite et leur gauche, la régle est qu'elles
nous tournent la face ou le ventre, jamais le dos : dmavra yip 13 datpa Hate-
pictar wpdg Thy Auetépav Bewplav, xai O¢ wpds fuds éetpappéva (llipparch.,
Comment. in Arat., ch. 1v, p. 32 Manitius). Mais les astronomes eux-mémes
'y trompaient, ct Théon d’Alexandrie prend le contrepied de la régle d'Hip-
parque, en homme habitué 4 voir les constellations par le dehors, sur une
sphére artificielle (Scaliger, Not. in Manil., p. 213).

1. Qui n'étaient plus réellement, Ptolémée le savait (ci-dessus, p. 129, 1),
ni équinoxiaux, ni tropiques ou solsticiaux.



CLASSIFICATION DE PTOLEMER 153

3° Les signes dils « bicorporels » (3iswpa - biformia), qui, placés
entre un signe « solide » antécédent el un signe « tropique »
consécutif, participent 4 la nature de l'un et de I'anire. Chaque
saison, représentée par un quadrant de cercle, a ainsi un com-
mencement tropique, un milieu solide et une fin composite, ot
se fait sentir I'approche de la saison suivante.

A la fagon dont Ptolémée justifie cette division, on voit bien
qu'il I'a regue toute faite ! et qu'il s’ingénie & trouver des raisons
plausibles. De quel signe ne pourrait-on pas dire qu'il subit
l'influence de ses deux voisins? L’explication du terme otepeds
n'est pas moins laborieuse. Tout cela fait soupconner une adap-
lation faite aprés coup, par des géométres qui ont voulu forcer
certains caractéres des signes a se grouper en polygones réguliers.
Les signes cardinaux obéissent d’eux-mémes 3 la géométrie,
n'étant tels que par position. Sur les huit signes restants, trois
signes réellement bicorporels (H »> Y{) se trouvaient former les
trois angles d’un carré; les astrologues appelérent également
bicorporel la Vierge, formant le quatridme angle. Les quatre
signes formant un troisidme carré étaient & peu prés « simples »
par antithése avec les précédents, y compris le Verseau, qu'on
n'edt pas manqué de dédoubler, si la géométrie I'avait exigé. En
dernier lieu sont intervenus les raisonneurs, qui ont prétendu trou-
ver des raisons profondes aux fantaisies de leurs prédécesseurs!.

1. Ptol., Tetrab., 1, 12. Manilius la connalt déja, et avec les raisons alléguées
par Ptolémée (cf. )1, 175-196, 664-670). De méme, S. Empiricus (p. 339) et
l'auteur des Philosophumena (V, 2, 43), qui ne paraissent pas avoir lu Ptolémée.
Le Seoliaste (In Tetrab., pp. 28-29) dit que Ptolémée a ajouté i la division
ordinaire (0% loimols malaiol) la distinction des tpomind et lonpepivd.
Le reste n'est pas de lui. Les explications du scoliaste n'expliquent rien. 1l
ingiste sur ce qu'on appelle les §icwpz, ody 8t éx 8%0 cwpdrwy quvéatnxey,
AN Gt petakd 860 bpdv dom (p. 29). Le croira qui voudra. L'influence
est calculée d'aprés le sens officiel de ces épithétes : Signa ¢ropica peregrinis

nationibus pr tet ino motibus et consiliis subinde variantur atque
permutantur. Biformia generatione rerum omnium repelilionem significant et
interim dilati Solida veh ter et instanter efficiunt et ad exitum vel

prospera, vel adversa perducunt (Schol. vett. ad German., 11, p. 110 Buhle).
Ptolémée insére dans une proposition incidente une allusion au zodiaque
lunaire (prenant pour point de départ un nceud de I'orbite lunaire) : denzp vip
thy tdv TpoTixdy dpyhv dmd ToD gednviaxol xuxhou AapBdvousty Evior, Std T
Tauthy Tdgtov Tdv dNAwy Tpéwesda, oltw x. 7. N (Tefrab., I, 13). L'allusion est
obscure, et le scoliaste ne la comprend pas de cette facon : il pense que l'on
prenait pour signe tropique celui dans lequel se trouvait la Lune : 70 y3p
Gwdiov #vBa éavtiv #, gehfvn Tpomixdv Smov:bépevor (p. 30). Au reste, peu importe,
ces systémes (chaldéens?) ayant été ¢liminés de I'astrologie grecque.

2. La régle géométrique — sur laquelle nous reviendrons plus loin & propos



1834  CHAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

C'est encore la géométrie qui, au mépris de la mythologie et
des inventions plastiques, a décidé souverainement du sexe des
signes. La rdgle est que les sexes alternent de signe en signe, &
partir du premier, qui est masculin. Comme le voulait la doctrine
pythagoricienne, les signes de nombre impair étaient masculins
et les signes de nombre pair féminins !. C’est peut-étre 1a la raison
qui & fait substituer le Bélier au Cancer comme signe initial, car
on ne pouvait attribuer le sexe masculin au Cancer sans I'enlever
au Lion et l'attribuer par contre & la Vierge, ce qui edt paru
absurde méme & des astrologues capables de transiger sur le
sexe du Taureau 2.

L’astrologie grecque ne connait donc dans le Zodiaque que le
sexe géométrique ® : mais on pouvait appliquer la géométrie de
plusieurs fagons. A ce sexe de position fixe pouvail s'associer ou
se substituer un sexe de position accidentelle, variable avec cette
position méme. Par exemple, en prenant pour signe premier —
et, par conséquent, masculin — le signe horoscope, on obtenait
une nouvelle répartition des sexes dans le Zodiaque *. Ou encore,
puisque, d’aprés la théorie exposée plus haut, les astres se mas-
culinisent en se desséchant dans le quadrant qui va de I'horizon
oriental au méridien et dans le quadrant diamétralement opposé,
il était logique de considérer comme masculins les signes momen-
tanément compris dans ces deux quadrants (de nombre impair,
1 et 3), et comme féminins les autres °.

de I'aspect quadrat — est que les signes associés par le carré sont de méme
nature : nam quartum quodque locavit | Ejusdem generis signum natura per
orbem (Manil., I, 65%-655) — xal cuvatpetixidg einely, Sox &k & Sibornxre, Taltx
TRy adrhy tov §wdlwy ploiv éxdéyetat (Paul. Alex., fol. B1 v). Les raisons allé-
guées par Manilius et Ptolémée viennent peut-2tre de Posidonius.

1. L'auteur des Philosophumena pense que le sexe des nombres a été em-
prunté, au contraire, par les Pythagoriciens aux astrologues (V, 2, 13).

2. 11y a une autre raison, tirée des dvagpopai (ci-aprés, chap. 1x), c’est que les
cardines du Zodiaque ne correspondent & ceux de l'équateur que quand les
signes équinoxiaux sont & I'horizon. La condition est réalisée avec le Bélier &
I'horoscope. Sur la substitution du Bélier au Cancer, voy. ci-dessus, p. 129.

3. Pour les signes pris en bloc : quant aux degrés, on leur attribua dans un
méme signe les deux sexes, irréguliérement distribués et sans raison discu-
table (cf. Firmic., 1V, 23 Kroll), ou attachés » 4 1a qualité de pair ou d'impair.

4. Ptolem., Tetrab.,1, 13.

5. Ptolem., ibid. Le scoliaste constate que ce n'est pas le seul point sur
lequel il y ait des divergences d'opinion et de méthode : o0 pdvov yap énl tav
Tpomixdy xal dpaevindy datlv edpelv dAhoug dAAny émivevonndrag mposryopiav (p. 30).
Cf. dans le Cod. Parisin. n° 2419 Omont, fol. 40 v, le chapitre mepl dpaevi-
x@v xal Ondondv fwdivy xal dgfevoupévuy xal Bnhuvopévuy Térwy xal datépuy.



LE SEXE DES SIGNES 153

Le sexe aune importance énorme en astrologie, méme dans le
Zodiaque, & cause des sympathies et antipathies qu'il engendre
non seulement entre les signes, mais encore et surtout entre les
signes et les planétes. Ainsi, c'est une régle générale que le Soleil
et les planétes masculines se montrent plus favorables dans les
signes masculins, la Lune et les planétes féminines dans les signes
féminins !; toutes spéculations auxquelles n’avaient peut-étre
pas songé les astrologues orientaux, qui ne disposaient que d’une
planéte féminine.

Nous avons vu comment, pour les planétes, les astrologues
grecs, avec deux planétes féminines et une androgyne, avaient
égalisé les deux sectes («fpissi), solaire et lunaire, diurne et
nocturne. Ils appliquérent le méme systéme, et cette fois sans
difficulté, aux signes du Zodiaque. Le sexe masculin étant associé
a l'idée de chaleur séche, et le sexe féminin &4 l'idée d’humidité
froide 2, il n’y avail qu'a déclarer diurnes — c'est-a-dire, plus
« joyeux », plus efficaces durant le jour — les signes masculins,
et les féminins nocturnes. C'est un systéme, le plus simple de
tous, dont Manilius a entendu parler 3. Il en préfére, quant 2
lui, un autre, des plus mystérieux, qui suppose déja connue
I'association des signes par trigones el qui aboutit & composer
chaque clan, diurne et nocturne, de moitié signes masculins et
moitié signes féminins *.

Ces deux systémes, purement arithmétiques ou géométriques,
avaient I'inconvénient de heurter de front une idée simple, popu-
laire : & savoir, que le jour et la nuit ne sont pas disséminés par
douziémes sur le cercle, mais emplissent chacun un hémisphére.
Les Alexandrins qui firent parler Néchepso et Pétosiris purent
invoquer la vieille tradilion égyptienne, qui adjugeait une moitié

L. "Aptavov évi fdoist mapelvar | "Apoear pdv Titdv', év Bndutéporar 82 Mévny (Ma-
neth., 11, 365-366).

2. Méme théorie en langage pythagoricien : fipépa pdv ydp xai v3E, &¢ pnat
Moge:8viog, dptiov xal meptrrtod odaw Eyouat (Theo Smyrn., p. 103 Hiller).
Sculement, comme la nuit précéde le jour dans les cosmogonies, c'est elle
qui devrait avoir le ne 1 (impair - népiggoc) ct, par conséquent, le sexe mas-
culin. C'est peut-étre ce quia dérouté les astrologues et les a décidés & aban-
donner la correspondance entre masculin et diurne, féminin et nocturne.

3. Sunt quibus esse diurna placet quae mascula surgunt, | Feminea in noc-
tem tutis gaudere tenebris (Manil., 11, 221-222).

4. Manil,, 11, 244-217. Sur l'interprétation littérale de ce texte difficile, voy.
Scaliger, p. 119; Jacob, p. 54. Les deux clans, formés de trois couples chacun,
sont disposés en trigones. Seulement, chaque couple est composé de signes
contigus et de sexe différent, ce qui est une hérésie astrologique.



156 CHAP. V. — LA ROUTE DES PLANETES OU ZODIAQUE

du ciel aux heures du jour et a leurs divinités proteclrices,
I'autre moitié aux heures et divinités de la nuit. Il n'y avait dés
lors qu'une absurdité & braver, celle qu’il y a a fixer sur le
Zodiaque une ligne de démarcation que chaque jour déplace, et
4 qualifier pour toujours « diurnes » ou « nocturnes » des signes

\daprés M,..'Ii..,.’

NMhan-ag). '
N /

[Esse vices castris quae sunt a principe signo

lunyu‘j:exu Chelis noclurna videri. |- -oumocturne '| ou diurne

o Manid M 2i8izza)f K "{ d'aprés Flolémée, Tetrat, 18)

Fig. 16. Signes diurnes et nocturnes (quatre systdmes différents).

qui sont tour & tour l'un et I'autre. Celle absurdité-1a n’eflrayait
pas les astrologues. Prenant pour point de départ le Bélier, ils
décidérent que tous les signes compris du Bélier a la Balance
exclusivement seraienl diurnes; les autres, nocturnes *. Ils se

1. Quin etiam sex conlinuis dizere diurnas | Esse vices caslris, quae sunt a
principe signo | Lanigeri; sex a Chelis nocturna videri (Manil., H, 218-220).
Comme le poéme de Manilius est incomplet et qu'il n'y est pas question des
planétes — sauf amorce du sujet, V, 1-8 — nous ne pouvons plus savoir si
les tenants de ce systéme mettaient aussi des domiciles nocturnes de planétes
dans I'hémisphére nocturne.



SIGNES DIURNES ET NOCTURNES 157

flattaient d’étre ainsi d’accord avec la nature, les signes d’été,
ceux qui président aux longs jours, étant diurnes, et les signes
d’hiver nocturnes. Mais, pour représenter graphiquement le sys-
tdme au repos et mettre I'hémisphére diurne au-dessus de I'hori-
zon, il fallait placer le Bélier au couchant, et c’était aller & P'en-
contre de l'association d’idées qui veut que le commencement
des choses soit au levant '. Aussi Ptolémée a éliminé de 1’astrologie
la distinction des signes en diurnes et nocturnes; ou plutodt, il
I’a orientée autrement et replacée ailleurs, en admettant pour les
planétes six domiciles (o7«ot) diurnes ou solaires, du Lion au Ca-
pricorne inclusivement, et six domiciles nocturnes ou lunaires,
suivi en cela par Firmicus, le plus fidéle tenant de la tradition
égyptienne 2.

On n'a envisagé jusqu'ici que les qualités intrinséques des
signes, celles qui ne dépendent pas de l'influence des autres. Ce
ne sont encore que les rudiments de la grammaire astrologique ;
il faut maintenant aborder les régles de la syntaxe, les combi-
naisons des signes entre eux et celles, plus compliquées encore,
des signes avec les planétes.

1. Voy., sur la figure 16, 3, le Bélier & droite, suivant l'orientation astro-
logique, qui, supposant le spectateur tourné vers le midi, place I'Occident &
sa droite (ci-aprés, p. 174).

2. Voy. ci-aprés, pp. 182-192, la théorie des domiciles planétaires.



GHAPITRE VI

COMBINAISONS DES SIGNES DU ZODIAQUE

Dans Yastrologie classique, les actions et réactions que les
signes exercent les uns sur les autres sont régies exclusivement
par la géométrie. Mais la géométrie n'est souvent qu'un voile
sous lequel se dissimulent des raisonnements moins abstraits,
des associations d’idées que les savants déguisent de leur mieux
et que trahissent parfois, fort & propos pour nous, les néophytes.
Manilius, dont l'imagination refuse de se laisser emprisonner
dans les mathématiques, a une fagon plus humaine de concevoir
les rapports des signes entre eux. Comme dans le monde d’Em-
pédocle, c’est 'Amour et la Discorde qui agitent le Zodiaque ; ce
sont des regards chargés de désir ou de haine qui s’échangent et
se croisent de tous les points du cercle. Hélas! comme il était
aisé de le prévoir en constatant sur terre l'effet des influences
zodiacales !, c’est la Discorde qui prédomine, et les amiliés ne
sont gudre que des alliances, toujours boiteuses, pleines d’arriére-
pensées et de irahisons, contre des ennemis communs. L'imagi-
nation une fois lachée sur cette pente ne connait plus de régle;
tout est prétexte a ligues et contre-ligues, et le désordre, déja
visible dans 1'ébauche de Manilius 2, aboutit & la disparition

1. Comme conclusion d'une tirade éloquente (11, 596-607) : Utque sibi celum,
sic tellus dissidel ipsa | Atque hominum genles inimica sorte feruntur. Descrip-
tion des ligues, antipathies (1I, 466-607) et sympathies (607-742). Manilius
mélange ce que nous voulons trier, les paralléles et les polygones.

2. 1l ne peut méme pas maintenir la régle la plus simple, ainsi posée : Nam
q que nitent h condila forma | Astra, manent illis inimica el vicla
ferarum (11, 531-538). Manilius — en attendant ses batailles de trigones (ci-
aprés, p. 175) — méle au hasard les sympathies et les antipathies. On croit
deviner pourquoi le Verseau « est épris » du Crabe, qui aime I'eau (II, 496. 512),
et on comprend que la Vierge paie d'ingratitude I'amour du Sagittaire (I),
500-506), qui a du reste contre lui, natura et lege jubente (II, 561), les Gé-




ASSOCIATIONS PAR LIGNES PARALLELES 159

de tout motif intelligible dans I'extravagante compilation de
systémes enchevétrés que Firmicus emprunte « aux livres
d’Abraham ! ».

Pour rester en de¢a du point ou 'exercice de la raison devient
impossible, nous ne nous occuperons que des combinaisons repo-
sant sur des affinités électives réglées par la géomélrie. Tout bien
considéré, nous nous trouvons en présence de deux fagons géné-
rales d’associer les signes, et, avec les signes, les planétes ? ; par
lignes paraliéles et par c6tés de polygones réguliers; I'une, d'usage
commun aux astronomes et aux astrologues, 'autre propre &
I'astrologie.

§ I. — ASSOCIATIONS PAR LIGNES PARALLELES.

Les associations par lignes paralléles sont toujours des couples
et ne s'opérent que dans deux sens, parallelement & 'axe qui
joint les équinoxes et & l'axe qui joint les solstices. Les astro-
nomes associaient par couples (xata eufuylav) les signes ayant méme
latitude ou zone (épéfwva - a3fvya), autrement dit, situés sur des
lignes paralléles a 1'équateur (axe des équinoxes). Le rapport
que ces signes avaient entre eux était que, le soleil étant dans I'un
ou dans I'autre, les jours avaient de part et d'autre méme durée,
et, par conséquent, les nuits. Les astrologues, pour qui les signes
étaient des étres vivants, accommodeérent cette classification a
leurs idées et dirent que les signes ainsi placés se « regardaient »
et se « voyaient » (BAémovra [{4pdia]), par dessus et par dessous le
disque de la Terre intercalé au milieu du cercle. Ptolémée les
appelle « équipollents » (icodvvapodvta) & cause de I'isochronie
respective des jours et des nuits, et il prétend que le nom de

meaux, la Balance et le Verseau; mnais pourquoi les Gémeaux détestent-ils
le Bélier (II, 546)? Pourquoi le Lion chérit-il le Capricorne (II, 498)? Le
Bélier aime le Taureau, qui « lui tend des piéges » (frustratur amando | Tau-
rum, Lanigero qui fraudem neclit, etc. I1, 486-487), et il est en guerre avec la
Vierge (Il, 541), lui qui a jadis porté Hell&. On est en pleine fantaisie.

1. Firm., VIII, 2 : Videntium se et audientium stellarum theorica, avec le
tableau récapitulatif, ce que j’ai rencontré de plus déraisonnable, par consé-
quent, de plus « révélé » pour les croyants, dans toute 'astrologie.

2. Il est bon d’avertir une fois pour toutes que le Zodiaque sert principale-
ment & fixer les positions des planétes, et que tout ce qui va étre dit des
antiscia et des oy fipata s'applique aussi aux planétes, qui ont en plus une
configuration 4 elles, la conjonction (atvoSo¢-auvousla).



160  CHAP. VI. — COMBINAISONS DES SIGNES DU ZODIAQUE

« voyanls » leur a été donné parce qu'ils se 1évent et se couchent
aux mémes points de I’horizon *.

Les anciens astrologues, qui considéraient les signes en bloc,
mettaient en regard le Bélier et la Balance et rangeaient deux
couples de « voyants » de chaque coté de I'équateur. Il résultait de
cet arrangement que les signes tropiques, le Cancer et le Capri-
corne, n'étaient pas couplés (&lvya - &lwva - &6henta) et ne regar-
daient personne. Ils étaient aveugles ou « ne voyaient qu'eux-
mémes ? ». L’ordonnance précitée associait les signes de méme
sexe, et c’était, on I'a déja dit, une condition harmonique *; mais
les astronomes, depuis Hipparque, mirent ce bel ouvrage en
désarroi quand ils s'avisérent de placer les points cardinaux non
plus au milieu, mais au commencement des signes tropiques et
équinoxiaux, ou plut6t, en dépit du scrupule astrologique con-
cernant le pesepnbélqpa (ci-aprés, p. 177) entre deux signes. Du
coup, tout le systétme des correspondances fut changé : le Bélier
se trouva vis-a-vis de la Vierge et non plus de la Balance, et le

1. Ptolem., Tetrab.,1, 16 ; llephest., I, 10. La raison est faible, et le scoliaste
ne fait que paraphraser : # 8 wposryopla & &vdg pdvou, éx tob 8t tdv adrdv
témwv dvatéAhety xal SVesBar * Soxel yap tX &x tol alvtol témou dvisyovta bpdv
tautd (Anon., p. 34). Antiochus indiquait la vraie raison en objectant que le
Bélier et la Balance ne devaient pas non plus se voir, la Terre étant entre les
deux : cum dicit quod Libra Arietem, propter terram quae media est, non videat
(Firmic., II, 29, 2 Kroll). Démophile (ap. Porphyr., p. 193) appliquait 1'épi-
théte d'igoSuvapolvta non pas aux signes qui se voient, mais & ceux qui, « au
dire de certains » (vwveg), s'entendent et ne peuvent pas se voir, Std T ti¢ ¥
anogxlaspa, C'est donc bien la Terre qui fait écran. Sculement nos astrolo-
gues auraient été embarrassés de dire pourquoi les signes qui se voient ne
peuvent aussi s'entendre. Aussi l'exercice simultané des deux sens est admis
par Paul d’Alexandrie, qui idcatifie (fol. D 4 v) les dxclovra xal BAérovra.

2. Cancer el adverso Capricornus condilus astro | Vertitur in semet oculis, in
mutua tendunt | Auribus (Manil., I, 494-496). C'est évidemment la raison pour
laquelle desunt lumina Cancro (Manil., 11, 259). Géminus, qui blime le sys-
téme ancien, dit : Kapxivov pdv éEerllevro pndepfav Eyewv ouluyiav mpdc dido
Cadiov, &AA& xal dvdtedety Bopetdratov xal ddvew Bopetdratov (Isagog., I, 9). De
méme pour le Capricorne. Voy., contre Géminus, Petavius, Doctr. temporum,
M, ch. vi. Cf. les dii communes, qui &§wv ot dicuntur (Serv., Aen., XI1I, 118),
qualification astrologique détournée de son sens et appliquée aux dieux non
classés dans le temple céleste des haruspices (Martian. Cap., I, 61).

3. Manilius cherche et trouve d'autres motifs harmoniques; ainsi le Taureau
regarde la Vierge, en 'souvenir d'Europe : Virgine mens capitur, sic quondam
vexerat ante | Europam dorso retinentem cornua laeva, | Indutusque Jovi est
(Manil., II, 489-490). On trouve dans Paul d’'Alexandrie (fol. E 3 v) un sys-
téme d'6 pétwva on le Lion est homozone du Cancer; la Vierge, des Gémeausx,
et ainsi de suite. C'est I'homozonie des olxo: (ci-aprés, fig. 24), un systéme 4
part, qui figure aussi dans les Anecdota de Ludwich (p. 106).



ASSOCIATIONS PAR LIGNES PARALLELES 161

Cancer, au lien d’élre « aveugle », fit pendant aux Gémeaux,
comme le Capricorne au Sagittaire.

La  juxtaposi- .
tion des Ggures ci-  ASSOCIATIONS PAR COUPLES PARALLELES
‘]OlntBS. (hg 1.‘) Signe:.qusi‘ssc’r\rho“ilelil ’:z{cli?nl:;rc::emen!
rend visible la dif- (BMémovex DARLA - videntia)
férence entre 1'an-

cienel le nouveau
systéme.

Le nouveau sys-
léme de corres-
pondance, appli-
qué & chaque de- .
gré de chaque
signe, est celuique
Firmicus appelle
la méthode des
antiscia et qu'il
expose d’aprés
Fastrologue Doro- 1. SYSTEME RECTIFIE
thée de Sidon, en Signes homozones (dudlwva-gdfuya), fhémovta xai
avant soin d’insis- izo8uvapolvea suivant Ptolémée.
ter sur l'impor-
tance capitale des
antiscia au point
de vue des pro-
nostics. Il y avait
dans la construc-
tion des homozo-
nes, satisfaisante
pour les aslrono-
mes, un vice ra-
dical qui scanda-
lisait les astrolo-
gues.  L’associa-
lion de deux si- Antiscia de Firmicus
gnes conligus, qui Fig. 17. Déplacement des rapporls entre les signes.

soui§

!

a

€quinoxiau

7.
Y

“zay vy (xanoscraicodz)

19

2

Signes qui s'entendent réciproquement

(dxobostz GAATa - audientia - auscultantia)

19q0 soadig

(ranogoxzrg)

soudig

oga. Ptol.)

[EEVESS
d'apres Demoph.
) 34050820602
[sruep

‘w30

Duta
soudig

Suvapo

q

d'égale ascension (

igo
zanonoxe[2q] (

Sigues quis'entendent(*2000vTx. Anon.ap, Demoph.)

sonl nécessairement de sexe diflérent, était une hérésie astrolo-
gique '. Cel inconvénient se reproduisait dans le couplement des

L. Jam vero nulla est haerentibus addita signis | Gratia etc. (Manil., 11, 385
sqq.). Les signes contigus étant de sexe différent, Disparibus non ulla datur

"



162 cnAP. VI. — COMBINAISONS DES SIGNES DU ZODIAQUE

degrés, sil'on observait 'exacte symétrie. Les degrés de nombre
impair, c'est-a-dire masculins d'aprés la doctrine pylhagori-
cienne, se lronvaienl associés par les paralléles aux degrés de
nombre pair du c6té opposé. C'est ce que n’avait pas compris,
parait-il, Fronlon, un astrologue pourtant trés expert en son
art, et, pour cette raison, Firmicus assure que « son étude
des antiscia était inefficace ! ». Dorothée de Sidon rectifia la
construction en réservant dans chaque signe un degré vide,
le 30, de fagon que, le 1°¢" degré d'un signe correspondant avec
le 29° du signe opposé, le 2¢ avec le 28° et ainsi de suile, la
régle qui exigeait la parité de sexe fot observée 2. Les lignes
parall¢les suivant lesquelles les degrés anliscies échangeaient
leurs rayons ® se trouvaient par la légérement inclinées sur les
axes du Zodiaque, et il y avail sur le pourtour du cercle douze

concordia signis (ibid.). Manilius a cependant dit plus haut, par distraction,
sterilis Virgo est simili conjuncta Leoni (11, 238). Les signes contigus sont
&abvd e ta-inconjuncta. Ptolémée affirne qu'ils se détournent 'un de l'autre
(améotpantas Somep ZANRAwy, d’olt le terme &niotoopa dans Paul d’Alexandrie},
et cela, par la raison bizarre qu'ils sont (ou peuvent étre) deux dans l'espace
ou angle d'un seul : xal 80 adtd dvra ivds megréye ywviav (Tetrab., 1, 17). Le
savant a honte d'invoquer comme motif d’antipathie la diversité des sexes.
Ce dogme astrologique finit ccpendant par étre ébranlé (voy. ci-aprés, p. 164).
11 paraissait absurde & Géminus, qui trouve qu'il aurait da y avoir au con-
traire sympathie naturelle et affinité de tempérainent entre voisins : zaivot
eDhoyov Fv éx tidv pdhata odveyyvs ouyreipévay {ulloy supmddeay ylveshat, 4
Yap Amogopd xal amdffora h gipopévn dmé i 18ag Suvduswg ExdoTou Tév ZsTépLy
Oyethe pakiota ouvavaypwtifesdar xal guvavaxiovdsbar toi mAnarEioust Lwiing
(Gemin., Isagege, 9). La raison ultime de l'antipathie présumée doit étre
celle que donne Manilius, & savoir que les signes contigus ne se voient ni ne
s'enteadent.

1. Firmic., 11 Pracf., 4 Kroll. Ce Fronton inconnu antiscia Hipparchi secutus
est. Les antiscia rectifiés ont é1¢ approuvés par Navigius (Nigidius?) et Pto-
1émée (ibid.), sous I'étiquette de signes BAémovta xa! isoduvapodvra. Cest sans
doute ce que veut dire Firmicus : nam et Ptolemaeus nullam aliam rationem
sequilur nisi antlisciorum, el Antiochus, cum dicit quod enim Libra Arielem
propler terram quae media est non videat (11, 29, 2 Kroll).

2. Et illud scire inter celera oportel, quod in XXX partem nulla pars mittat,

et quod XXX in nullam partem mittal antiscium (Firmic., 11, 29, 4 Kroll).
Cela d’aprés Dorothée de Sidon, lib. IV (ibid., 29, 2).
" 3. Le rayonnement par antiscie est toujours réciprogue : nam pars, @ qua
exceperit antiscium, ad eam a se rursus millil antisciwmn (Virmic., 11, 29, 6).
Clest la méme régle que pour les aspects. Le mot dvzionix préte aux confu-
sions. En géodésie, il signifie des points d'un méme méridien, de latitude
égale mais opposée (au nord et au sud de I'équateur), ol les ombres se pro-
jettent en sens contraires. lci, ce sont des « vis-a-vis », dont le regard
lumineux est censé projeter aussi en sens opposés les « ombres » des deux
correspondants (?), mais suivant une ligne paralléle & 1'équateur.



THEORIE DES COUPLES ASSOCIES 163

degrés disqualifiés; mais l'inventeur de ce tour de main avait
trouvé, Firmicus en répond, le chemin de la vérité.

Si les signes situés sur un méme paralléle se voient el sympa-
thisent par les yeux, ceux qni sont situés symétriquement dans
le sens perpendiculaire s'entendent el sympathisent par 'oreille.
Evidemment, les astrologues avaient commencé par supposer que
ces signes, séparés par le disque terrestre, nc pouvaient pas se
voir; el, comme I'axe des oreilles est perpendiculaire a celui des
yeux, leur raisonnement enfantin ne manquait pas d'une certaine
logique. Le systéme des signes voyants comportait deux sigues
sans regard ; I'ordonnance des signes entendants comportail deux
signes sans oreilles ou n’ayant personne 4 entendre, le Bélier et
la Balance 1.

Les astronomes el astrologues savants qui avaient dérangé le
systéme des signes voyants, pour y introduire des motifs scienti-
fiques, détraquérent de méme celui-ci. Ils affectérent d'interpré-
ler azodew - audire par « obéir », el parlagérent les signes en
signes qui commandent (=postissoviz - imperantia).—- ceux de
I’hémisphére boréal — ct signes qui obéissent (azodovrz - Swaxolovzz -
audientia) — ccux de I'héinisphére austral. Ceux du Nord com-
mandent, parce qu'ils allongent les jours, et ceux du Midi obéis-
sent parce qu'ils les diminuent 2. Il y avait encore une autre
raison, c'est que les signes de I'hémisphére nord sc lévent plus
lentement, donc plus majestuensement, que les signes corres-
pondants de I'hémisphére sud. Ils sont « de plus grande ascen-
sion * ». Mais cetle raison disparut quand les astrologues se
virent contraints de placer leurs points cardinaux au commence-
ment des signes. Alors les signes de latitude égale, au N. et au S.
de I'équateur, devinrent des signes d’ascension égale (isavdgopa),
et ainsi s'introduisit la confusion dans les idées et dans le langage,

1. Manilius fait de cette surdité un privilége, montrant ainsi combien ¢tait
naturelle la transition du sens d'entendre & celui d'obéir : Consilium ipse suum
est Aries, ut principe dignum est : | Audit se Libramque videt (Manil., 11, 483).
De méme, Libra suos sequilur sensus, solumque videndo | Lanigerum (11, 501).
Certains astrologues eurent I'idée d'établir aussi un lien d'audition, c’est-a-dire
de subordination, entre ces deux isolés, qui devaient se voir sans s’entendre,
La Balance ohéit (Smanodet) au Bélier, par application de la régle commune,
8t 6 piv Kouds adfer thy fuépay, & 82 Zuyds peiol (Demoph., p. 193).

2. Plolem., Tetrab., 1, 15; Anon., p. 33; Hephast., I, 9; — et aussi parce
que les signes du N. agrandissent le quadrant oriental du Zodiaque et que les
autres le diminuent (ci-aprés, eh. 1x).

3. "Yraxodet N5 Tadpw, 671 d wiv T2lgos xhetévwy éatlv dvapoody, o
8 "Iy83¢ ftrivey. ‘Ounaing ‘Yooydos AtSduors x. 5. A. (Demophil., p. 193).



164 CHAP. VI. — COMBINAISONS DES SIGNES DU ZODIAQLE

les mémes mols servanl aux deux ordonnances. Il va sans dire
que le docte Plolémée appelle signes « commandants el obéis-
sanls » les signes d'égale ascension *.

On ne dit pas que le sysltéme des antiscia ail été appliqué ici,
pour supprimer dans le détail 'association de signes contigus.
Les savants persistant 4 imposer cetle hérésie, il n'y avait qu'a’
s'en accommoder, et méme A en tirer parti pour accroitre les res-
sources de l'astrologie. Par cxemple, on pouvail réserver aux
signes conligus le bénéfice du principe d’'égalité el de réciprocité
parfaites qui était appliqué jadis aux ordonnances des voyants,
des entendanls, des antiscia, et établir pour les aulres une alter-
nance de supériorité et d'infériorité, fondée sur la droile el la
gauche pour chaque couple, sur la longueur comparalive des
paralléles de jonction pour des couples différents, etc. 2. Quant au
systéme des antiscia, il se prélait & des combinaisons avec le sys-
téme rival et beaucoup plus connu des aspects polygonaux 3.

1. A th v tois Toow ypdvors dvazépzabar, xal éxi Towv magadhidwy (Tetrab., 1,
15). Démophile conservait & I'ancienne ordonnance le titre d'écaxobovra
Twd:a (mais au sens d’obéissants), et appliquait aux lsavdpopa I'étiquectte
Qico8uvapolvra ou « équipollents », que Ptoléinée réserve aux fhérovra,
11 définit ioco8uvapcTvea dAMihowg Myeta ta {odta T4 Tany Eyovra dvagpo-
¢ dv. Le désordre vient de la violence faite au systéme primitif.

2. 11 y aurait petit profit pour un pénible labeur & commenter un texte .
plus qu'obscur de Paul d’Alexandrie (fol. E 3-4 v), évaluant les sympathies et
énergies relatives de ses dpcéiwva (ci-dessus, p. 159, 3) et des isavdpopa. Les
signes contigus, quoique se tournant le dos (dwéatpopa - xat’ dmdoTpazov
supradelvra), ne font qu'un comme co-habitants (&¢ éx! guvoixougiaq) et ils
ont méme puissance. Tx xatd yertvlagw ézutdy icavipopa {bdix (0u T4 yerTwidvTa
éautais xatd Thy dpofwvlay {ddia) thv Tony E9éEet §Svapiv. Pour les autres,
il y a prépondérance de la droite (év vol¢ #iyouwévo) sur la gauche (év wais
émopdvots). Ainsi, parmi les épéiwva, le Taureau domine la Balance, et le Scor-
pion, le Bélier. De méme, parmi les isavdpopa, le Cancer domine le Sagittaire,
et le Capricorne les Gémeaux [les noms étant figurés dans le texte par des
sigles, qui s’altérent aisément sous la plume des copistes, je corrige’d v wpds
Tév W en m wpdg tdv Y. Schato a interverti plus loin Geminos ad Capricor-
num]. En outre, la puissance des signes contigus étant 1, celle des couples
adjacents, qui forment entre eux un carré, sera représentée par 2; celle des
quatre couples restants, entre lesquels la distance est presque d'un diamétre,
est plus grande encore; si bien que la régle est: mheiova 8ovapey e 73
mhefova Sudetaciy ¥yovra. Sile voisinage n'est plus un motif de discorde,
du moins il affaiblit.

3. Quand on ne réussit pas a joindre des astres au moyen des aspects, il
faut, dit Firmicus, voir s'ils ne sont pas en rapport par antiscia et si leur
antiscium ne peut pas étre joint par aspect : Cum enim anliscium sic miserinl,
ut trigonica se per antiscium vel quadrata vel diametra vel hexagona radia-
tione conjungant, sic decernun! quasi sic sinl simplici ordinatione itae ;
et sic omnia ista mixlurarum ratione complentur (Firmicus, 11, 29, 9 Kroll).




RELATIONS ANGULAIRES PAR ASPECT 163

§ 1. — ASSOCIATIONS POLYGONALES OU ASPECTS.

On a déja dit (p. 158) que la géométrie se refuse & couvrir les
combinaisons anarchiques que produisent I'amour et la haine
dans le monde sidéral décrit par Manilius. Nous serons obligés
d’écarter pareillement ces fantaisies inintelligibles des associa-
tions polygonales o1 le pocte a prétendu aussi les introduire. Ces
associations ou configurations (o) fpata - oynpatispol - suaynpatiopot-
configurationes - adspectus) sont les instruments par excellence de
I'astrologie savanle, de celle & qui la collaboration des pythago-
riciens a valu le nom de « mathématique ». Le nom impropre
d' « aspecls » (6¢zis - adspectus), qui a prévalu en lalin, rappelle
encore que, la aussi, la rigidité des mathématliques n’a pas
empéché l'imagination de cultiver la métaphore et d’humaniser
les relations angulaires, qui sont censées ne se mesurer qu'au
compas. On dit aussi que les signes associés par configuration se
« voient » réciproquement ou se « rendent témoignage ' ». Enfin,
comme lransilion — et motif de confusion — entre le systéme
des associations par paralléles et celui des groupements polygo-
naux, il y a I'aspect diamélral, qui apparlicnt aux deux calé-
gories, ou plutdl figure inddment dans la seconde.

Le nombre des configurations ou aspects, d’abord fixé a irois,

On doublait ainsi pour le moins le nombre des combinaisons possibles. Fir-
micus fait ensuite l'application du systéme mixte & la géniture d'un grand
personnage contemporain (Ceionius Rufius Albinus, cos. 333).

1. Manéthon, a propos des planétes — les sy#uxtz du Zodiaque servant de
mesure 4 ceux des planites — emploie comme synonymes les termes papto-
pixe, émipaptuplae [pdptupeg - EmipdpTupes - oupudatuos] et sysuata (voy. I'Index:
verborum de Iédition Axt et Rigler). De méme testimonium ou teslimonium
radiationis dans Firmicus (III, 1 Kroll). Tods mpoc aMrddov tidv dsvépwy (il
s'agit aussi des planétes) oy quxtiopods xahoay éntuaptuplag(Porphyr.,
Isag., p. 186). On ne peut méme pas réserver & paptuplz le sens daspeet
favorable. Cest le sens ordinaire (cf. olho¢ xal pdatupos, Maneth., V1, 626);
majs on rencontre aussi Mars pdgtuc avee des effets déplorables (I, 333). Quant
i l'expression 6pis, 6pisdx (adspicere), Manéthon I'emploie continuellement
(voy. I'Inder). On rencontre aussi des expressions comme synupatifovea:
EntBzwpodvres dAMMNoug datépes x. ©. A, (Philosophum., V, 2, 13; S. Empir.,
Adv. Astrol., 39, p. 34%), et les verbes Bhéwewv, émibhémery, Bewpely, supouvels,
ete. (ibid.). Sur le sens propre d'adspectus, é¢i, voy. ei-aprés ch. vur Nous
ne pouvons plus savoir de quel aspect parlait Horace en disant : Seu Libra
seu me Scorpius adspicit | Formidolosus, pars violenlior | Natalis horae, seu
tyrannus | lesperiae Capricornus undae (lior., Od., 11, 17). 11 entendait sans
doute par 14 autre chose, le regard ou patronage du signe horoscope.



166  cuAP. VI. — COMBINAISONS DES SIGNES -DIl ZODIAQUE

— le diamdétre, le Lrigone, le tétragone ou aspect quadrat, — fut
porté a quatre par doublement du irigone, doublement qui donna
dans quelle me-

I'hexagone ou as-
—0
ASPECT|DIAMETRAL
LN A
(8taucrpoy - diametrum oppositia) |
sure la géométrie

pect sextil !. Les
signes qui ne com-

muniquent entre

eux paraucune de

ces lignes, comme

les signescontigus

(ci-dessus, p. 161,

1) et ceux quisont

et la P5y0h0108ie Fig. 18. Aspect diamélral.

ont collaboré a la

définition des propriétés des figures, el si I'une et I'autre ont tou-
jours réussi a se mettre d’accord.
10 Soit d'abord le diamétre ou aspect diamétral (Stapetpov-
diametrum). C'est l'aspect le plus anciennement interprété par
les astrologues. Les Chaldéens de Babylone et de Ninive notaicnt
déja la coincidence des levers de certaines cloiles ou planétes

séparés par cinq
(ou sept) signes,
sont dils « incon-
joints » (&advdera -
inconjuncta ou
dméotpooa).

Nous allons voir

1. On faisait observer que, dans le cycle lunaire, résumé de toutes lcs
harmonies, se trouve aussi I'aspect hexagonal (conséquence du fait qu'on y
avait artificiellement introduit I'indispensable trigone). Les phases lunaires
étaient donc — en dchors des deux syzygics — an nombre de six : wrvoedfic
(hexagone) — 8:7dvopos (tétragone) — 3Zpoixupvos (trigone) — dppixvprog p'
(trigone) — 8uydtopog B’ {tétragone) — prnvoe:dhc B’ (hexagone); soit, avec les
syzygies, huit phases en tout, inégalement espacées sur le cercle. Le plus
curieux, c'est que les mystiques ne veulent pas de ce nombre huit: il leur
faut le nombre septénaire, et ils y atteignent, soit en supprimant la stvoSos,
monient ou la Lune ne se voit pas (Porphyr., p. 183), soit en supprimant les
deux phases pryvoz:deis et faisant deux phases avec le commencement et la
fin de la sivodog, — cum nascitur — et cum ad nos luminis universitate pri-
vatwr (Macr., S. Scip., 1, 6, 55). D'autres se rejcttent sur la triade, et trouvent
trois phases de chaque cdté. du diamétre — tpeic éxatéipag oloas Sieaticato
urvoadels, Suyotdpoug, dppindprous (Proclus in Anal. sacr., V. 2, p. 168 Pitra).
D’autres comptaicnt 10 et méme 11 phases (Paul. Alex., G 3 v).



L’ASPECT DIAMETRAL 167

avec le coucher de certaines autres, coincidence qui répond ap-
proximativement & I'opposition diamétrale. Le rapport ainsi
c¢labli par le diamétre était-il sympalhique ou antipathique? Il y
avail pour ou contre I'une ou l'autre maniére de voir des raisons
dont le conflit produisit I'hésitation et I'incertitude. La tradition
« chaldécnne » tranchait la question dans le sens de la sympathic:
pour elle, les signes ou planétes opposés se regardaient, non de
travers, mais bien en face, el, par conséquent, agissaient de
concert. Du reste, toute association présuppose la sympathie, et
surtout 'aspect diamétral, qui est I' « aspect » par excellence, au
sens propre du mot !,

Les partisans de la tradition adverse — plus grecque peut-étre
que l'autre — raisonnaient différemment, et ils avaient pour eux
I'associalion d’idées que représente le mot « opposition ». Les
astres opposés sonl des antagonistes; psychologiquerment, comme
des adversaires alignés pour le combat, malériellement, comme
les poids qui tirent en sens contraire les deux extrémités du fléau
d’une balance. Manilius, qui emprunte de toutes mains el veut
raisonner par surcroit, est fort embarrassé. Il remarque que les
signes opposés vonl en sens contraire et que l'un se léve quand
I"autre se couche. Ils ont donc des mceurs incompatibles. Evidem-
ment, le Cancer bralant et le Capricorne glacial ne peuvent étre
en bonne intelligence. Mais le Bélier et la Balance ont presque le
méine office, el les Poissons « aiment les mémes lois » que la
Vierge. « La nature 'emporte sur le lieu ». La nature est ici
d’abord le sexe, ensuite un des trois qualificatifs relatés plus haut
(p. 132-3 et fig. 15). Tous les signes associés par le diamétre étant
de méme sexe el de méme qualilé, I'aflinité de nature atténue
T'opposition géométrique. Tout bien pesé, Manilius finit par con-
clure que « la haine est plus fréquente entre signes opposés ? ».

1. Géminus, disciple de Posidonius, nc connalt encore que (rois aspects
efficaces : xatx yip Tpsis tpdmous at gupwmaBera: yivovea:, xatk Stdpetpovy, xati
tpiywvoy, xaTd TeTpiywvoy ' xaxtk dAMty 8 Suistamv odfepiz oupwdlea
viverat, ce qu'il trouve d'ailleurs arbitraire et inepte. 11 dit de I'aspect dia-
métral : hxpbivera: 88 tx xatd Sudpetpov Imd tév XaMlaiwv xal wpds Ti; dv Talg
vevégear qupwaBeixg © Soxols: yap ol xxtk S:dpetpov yewdpevor qupwdayety
INM Do, xai, O5 3v elmor i, Iveixelolar dAMMow. Kal tév dotépwv émoyal dv
©0lg xxtd S:dpetpoy Jwdion xatx Tov adtdv xalpdy xal cuvwperodai xal sup-
EriTTovs TI yevége, natd Ta; mapadedopévas Suvipse; tav dotépwv (Gemin.,
Isagog., 1, 9). Cicéron (Divin., I, 42) et S. Ewpiricus (§ 39. p. 244) ne men-
tionnent que le trigone ct le quadrat — ea triangula illi et quadrala nominant.
Cf. ci-aprés (p. 202) les planétes sympathiques associées par le diamétre.

2. Manil., 11, 401-432. 1l oublie qu'il a mis du feu dans le Capricorne ct



168  cHAP. VI. — COMBINAISONS DES SIGNES DU ZODIAQUE

Ptolémée, lui, dissimule son embarras sous un étalage de
science pythagoricienne qui intimide grandement son scoliaste !.
Ilinvoque les angles et les longueurs harmoniques des cordes,
aprés quoi, il conclut d'un ton péremptoire que, si les signes
opposés sont « homogeénes » (de méme sexe), ils sont surtout
opposés 2. Il se garde bien de dire que, méme dans son harmonie
musicale, les tons étant représentés par des cordes d’arc,. le
diamétre, double du rayon, représente l'octave, c'est-a-dire le
plus parfait des accords : il ne veul plus se rappeler que lui-
méme attribue méme nature aux quadrants opposés par le dia-
meétre? et qu'il fera grand nsage de ce principe —appliqué aussi &
la théorie des « lieux » (ci apres, ch. 1x) — dans son « apotéles-
matique catholique ». On comprend qu'il n’ait pas réussi & impo-
ser la théorie du diamétre discordant. Le Pseudo-Manéthon se
rallie évidemmenl & la tradition adverse quand il dit : « Tels
sont les effets produits par les planétes en conjonction avec le
Soleil seul : pareils sont leurs effets quand elles se montrent a
I'opposé du Soleil » *. Quand il y a une contradiction quelque
part, on est sar de laretrouver, enregistréc sans étre remarquée,
dans le répertoire incohérenl de Firmicus. En effet, Firmicus
affirme que le rayonnement diamétral cst toujours menacant 8,
et, plus loin, il explique que Saturne se met d'accord soit avec la
Lune, soit avec le Soleil, quand il se trouve avec eux en opposi-
tion diamétrale ¢ Enfin, la tradition chaldécnne ressuscite tout

le Cancer dans I'eau (ci-dessus, p. 138,1 et p. 145), ce qui diminue I'opposition.
Vincit natura locum (II, 416); conclusion : Crebrius adversis odium est
(11, 652). Ailleurs, dans son systéme des futelae (11, £33-447), il met Junon
dans le Verseau, en face de Jupiter dans le Lion, sans avoir probablement
T'intention de représenter un mauvais ménage (ci-aprés, p. 184).

1. Ptolem., Tetrab., 11, 14 {Meol tdv gusyruatiiopévoy Swdexatruopivv). Le
scoliaste {Anon., p. 30) remarque : eidéva: 8 yoh bs woNNTg mposoyfis Eeltar T
Tpoxeipevov ywplov, xal yap t% heydueva Suoxatavdnsa tuyydver, 11 fera de son
mieux pour rendre le passage intelligible.

2.’Acdppwvor 8 of terpdywvor xal of xat Sidpetpov, Stdtt xa T’ dvTi-
feotyv Tdv bdpoyevdv Thv oerasv Aaubivovar (Telrab., 11, 14). Il vient
de dire que, pour le diamétre, l'opposition rectiligne est une « raison
évidente » (Miyoq pavepds).

3. Voy. ci-dessus p. 102, 3.

4. Tésoz piv Heliw pobvy Euvii mapsdvres | Péhoud’, loa 88 tolow xal dvtlov
’HzMoto | dawdpevor (Maneth., 11, £36-438),

5. A signo ad alind signum septimum quod fuerit, hoc est diametrum; sed
haec semper maligna ac minaz radiatio est (Firmic., 11, 22, 2 Kroll).

6. Saturnus — ideo conditionem Lunae sequitur, quia in feminino signo
constitutus Lunae in feminino signo constitutae per diametrum radios excepil



1.'ASPECT TRIGONE 169

a fait dans I'Hermippus, dont 'auteur est d’avis que, vu la vertu
du nombre 7, l'aspect diamétral, qui unit le premier signe au
septiéme, est le
plus sympathique
et le plus favora-
ble de tous *.

2° En revanche,
lous les astrolo-
gues s’accordent

a considérer l'as- (AS!’E” T'Z'QONE
e ol Tpiywyoy - Lrigonum
sociation des si- ~triguetrum- triplieitas)
gnes lrois par | mase siccum. jgneum ¥ 5, o»
. . Wl fem frigidum.terreumip §
trois, en trigone I.rv. calidum . acrium Bz =

(tpiywwv -ir ig 0= { humidum agucumn,
num - triangulum -
triquetrum), com-
me la figure effi-
cace et bienfai-
sante par excel-
lence 2. L'unique
raison qu'en don-
ne Plolémée, —raison qu'il écartait pour le diamétre et qu'il invo-
quera encore pour I'hexagone, — c'est que le trigone réunil des
signes de méme sexe . Les motifs qu'il passe sous silence, c'est

Fig. 19. Les Trigones.

— Soli se rursus simili radiatione conjunxit et rursus ad eamn quam Sol condi-
tionem componitur; nam in masculino constitutus signo aequabili se lestimonio
radiationis associat, cum per diametrum Solem simili qua Lunam radiatione
respexerit (Firmic., 111, 1, 3 Kroll).

1. Ce n'est pas le sexe, — qui n'existe pas, suivant l'auteur, — c'est le
nowbre impair qui crée la sympathie : oi xatk mepittols tdv datépuv syTua-
Tiswol wpds MM hous émifeuyviuevo: suprnabeic té eiot xal dypéhipor, xal Todtwy
pINhov & xad” §680opdda, B¢ xal xatd Stdpetpdy fomv © of 8 xark
Todg dovlous padloi t¢ xal d7dpgwvor x. 7. A (Hermipp., 1, 19, § 138). Macrobe
aussi explique que le diamétre a la vertu du nombre septénaire : Sol quoque
ipse, de quo vitam omnia muluantur, septimo signo vices suas varial, ctc.
(Macr., Somn. Scip., 1, 6, 57 sqq.).

2. Tplywvor, éxel w68 Tipwmav dpi3tov| oy pa médhe oadhor te xal
é38%ols d3%pdar wdaw (Maneth., 111, 361-363. Cf. 111, 270-292). Voy. ci-aprés les
trigones planétaires. C'est aussi des planétes que S. Empiricus dit : Soxef
2t pdv tplywvoy dyafomoids xaxomoids sugympaniduevos edepyetinds elvar, wal
7oAy pdhhov dyadomoids (S. Empir., § 39, p. 344). — ’Ev toic aympatiounols adtdv
@ dpiatov fhaye Ttiv oyrudtwy ©d tofywvov (Proclus in 4nal., V, 2,
p. 168 Pitra). C'est un axiome, connu méme des profanes.

3. 0% pdv tpiywvo: xal éEdywvor odupwvor xakodvrat 8k 10 &€ Gpoyevidy ouyxeiada:
Swlexatruopluy, fitor éx mdvrwy B huxdv 7. dpoevinadv (Telrab., 1, 14).



170  cHAP. V1, — COMBINAISONS DES SIGNES DU ZODIAQLE

aux religions ct aux spéculations pythagoriciennes qu'il faut les
demander. On sait le réle que jouent dans les religions orientales
les Triades (Pére-Mére-Fils), symboles de la vie perpéluée par la
génératlion !, Ce qui a é1é dit plus haut des propriéiés attribudes
aux nombres et aux figures nous dispense d'insister davantage.
Le nombre 3, la triade, est le plus pelit nombre complet conte-
nant le pair et I'impair, comme le triangle est la surface la plus
simple, le générateur de lous les polygones. Enfin, le trigone esl
— le diameétre une fois écarté — la seule associalion parfaite, la
scule dans laquelle chaque signe communique directement, et par
la droite el par la gauche, avec les signes’ associés. On a vu pré-
cédemment comment la théorie dite chaldéenne des réirograda-
tions planétaires, suggérée par la foi en la puissance du trigone,
servait de preuve & cette méme foi.

3° Le tétragone ou aspect quadral (sezpiywvoy - quadratum) est
presque universellement noté comme une association antipa-
thique et défavorable, En effet, il comprend un nombre égal de
signes de sexe différent, et les signes de méme sexe y sont en
opposition par le diamdtre. Ptolémée le déclare dadpowv o pour
cette raison, et Firmicus le note comme « d’influence maligne 2 »,
Mais celtc sentence n'élail pas sans appel, et il y avait bien des
raisons pour la réformer. Le carré est la division normale du cer-
cle en quadrants. Les signes de méme fonclion, les « cardinaux »
ou « tropiques », les « solides » ¢t les « bicorporels », sont lous
associ¢s par aspect quadrat?. Celte « parenté », si elle ne vaut pas
P’amitié qui régne dans les trigones *, doil compenser l'antago-

1. Cf. la Triade platonicienue des Mceres (Lachesis-Clotho-Atropos), ofov &
isoxhedpw Tpiydvy Tetaypévas (Proclus in Anal., V, 2, p. 84 Pitra). Les portes du
ciel disposécs en trigone (Serv., Geory., I, 34), texte cité plus haut, p. 23, 1.

2. Et huec minax est radialio et malitiosa polestate composita (Firmic., 11,
22, 6 Kroll). Le méme Firmicus a dit plus haut (1I, 19, ), en parlant des
«lieux » : Sed hic locus [quartus] cum horoscopo maxima socielate conjungi-
tur, quia de quadralo horoscopum respicil et per quadratum ab horoscopo
videlur : contradiction flagrante. Le quadrat est meurtrier (iva:pstixds) dans
le calcul concernant la durée de la vie (ci-aprés, ch. xu). Influence inverse de
celle du trigone : xatd 8¢ 1 tevodywvov dvimadw (S. Empir., loc. cil.).

3. Voy. ci-dessus, p. 152, fig. 15.

4. Cognala quadratis | Corpora censenlur signis, el amica lrigonis (Manil., II,
633). Sic quaecumque manent quadrato condita templo | Signa parem referunt
numeris aut tempore sortem, | Ac veluli cognata manent sub foedere tali
(11, 668-6170. Cf. 11, 337-341). Les tétragones adfines signant (II, 671). Puis,
Manilius cherche a restreindre I'allinité aux cardines, lesquels sont sympa-
thiques non pas parce que, mais quoique associés en quadrat : quae quan-
quam — Sidera quadrala efficiunt, non lege quadrali | Censentur. Minor est



ASPECT TETRAGONAL OU QUADRAT 171

nisme résullanl du mélange des sexes. Aussi voit-on le carré,
dans la théorie des XII lieux (ci-aprés, ch. ix), devenir une figure
) des plys heureu-
ses et les astres
qui se regardent
d'un cardo & 'au-
tre (suivantlequa-
drat ou le diameé-
lre) acquérir une

ASPECT QUADRAT
(retpaywver - quadratum)

l. tpomexaimobiia) Y & o 3
Woreped (fixay O m =

énergie particu-
liére. Manilius, qui
soulient tour a
tour toules les opi-

W Sirwpatcommunian iy =

nions, adjuge en
fait au tétragone
et lui refuse en
théorie le carac-
tére sympathique.
On ne voil méme
plus bien, en face
de toutes ces affi-
nités, ce qui a fait disqualifier le carré. Ce n'est pas aux mathé-
natiques pythagoriciennes qu’il faut s'en prendre. Le carréy a
un assez beau réle et ne se ressent nullement de linfériorité
des nombres pairs. Le scrupule ne vient pas non plus des Grecs,
ou des Romains ou des Etrusques, la division en quadrants étant
chez eux le tracé normal du temple. Peut-étre faut-il supposer ici
quelque superstition chaldéenne, la méme qui a, dit-on, empéché
les astrologues orientaux de partager l'orbile lunaire en qua-
dranls — hypothése peu sure et conlrebattue elle-méme par
I'usage de la semaine, considérée comme quart du rois lunaire.

4o L'aspect hexagonal ou sextil, qui réunit tous les signes de
méme sexe, a les mémes propriétés que le Lrigone, mais & un

Fiz. 20, Aspecl quadrat

numeri quam cardinis usus (11, 61%-675). Il oublie qu'il a ligué eontre la
Balance les trois autres cardines, le Bélier (11, 540. 556), le Capricorne ct le
Cancer, Chelis quod ulrumque quadratum est (11, 585). Enfin, il constate que
plerumque manent inimica lertia quaeque | Lege, in transversum vullu defira
maligno (I, 572). Manéthon n'a pas de doctrinc générale le tétragonc est
chez lui tantot favorable, tantdt défavorable, suivant les planetes qui sont en
rapports. Par exemple, le Soleil en tétragone avec Mars, effet détestable (1,341);
Jupiter avec Saturne, effet excellent (I, 346. 1N, 23%). Paul d’Alexandrie fait
valoir I'identité de nature des signes e¢n aspect quadrat (ci-dessus,p. 153, 2).



172  CcHAP. VI. — COMBINAISONS DES SIGNES DU ZODIAQUE

moindre degré *. C'est, en somme, une superfétation, que ne con-
naissent ni Gémi-
nus, ni Cicéron, ni
Sextus Empiricus,
et dont -certains
astrologues, com-
me Manéthon, ont
persisté & ne pas
se servir. Ceux-la
élaient peu tou-
chés sans doute
des pcrfections I. Hexag. masculin: ¥ 1,2 ¢ 332
géomélriques de 0. — feminin: Y@MMF X
I’hexagone, qui se
décompose en six
triangles équilaté-
raux etque la Pro-
vidence a donné
pour modéle aux
abeilles construi-
sant leurs cellules de cire 2.

La théorie des aspecls, la création la plus admirée de l'astro-
logie savante et la base de tous ses calculs, repose en derniére
analyse sur les propriétés occulles adjugées aux nombres et aux
figures par les Pythagoriciens, propriétés que ressassent ad nau-
seam tous les mystiques et tous les défenseurs de l'astrologie.

ASPECT HEXAGONAL ou SEXTIL

(€Edywvor  hexagonum - sexangulum)

Fig. 21. Aspect sextil.

1. Debilia alternis data sunt commercia signis (Manil., 1I, 358 sqq.). Hexa-
gona hoc idem sunt quod trigona, nisi quod minoris polestatis (Firmic.,
11, 22, 7). Ce quatriéme aspect a pu étre inventé pour parfaire le jet de sept
rayons {fig. 22) que, d'aprés une théorie visée plus haut (p. 81, 3), lance cha-
que foyer céleste. Suivant Firmicus, I'hexagone a plus de vertu quand, étant
donné trois signes reliés par aspect sextil (?), celui du wilieu est un signe
tropique ou bicorporel : Sed heragona illa sunt poliora quae habent in medio
tropica vel duplicia signa, inefficacia vero quae signis solidis dividunlur
(11, 22, 8 Kroll).

2. La Terre étant le point central du cercle : quantum a terris atque aequore
signa recedunt | Tantum bina patent (Manil., 1, 544-345). Le scoliaste d’Aratus
(ad Phaenom., 541, 1, p. 124-126 Buhle) remarque aussi cette propriété et
ajoute : ‘E¥dyuvdv éatL toUto Td oyfipa xal uaixdtatov * xai yip ai péleoat,
puaet Ldoar xal 00 Myw, Ti xatatproeis Ty wrplwy EEaydvous Totodat. L'unité de
sexe étant le caractére principal de I'hexagone astrologique (cf. Manil., 1,
379-384), c'est embrouiller les idées que de dire, comme Proclus (in 4ral., V,
2, p. 168 Pitra), qu'il a ¢dawv devéhniuv. 1l est masculin ou féminin, mais
non pas l'un et l'autre & la fois.




THEORIE MATHEMATIQUE DES ASPECTS 173

Monade, dyade, triade, tétrade, pentade, hexade; vie, intelli-
gence, mouvement, Ame, corps, etc.; cela répondail & tout el
noyait les objec-
tions dans le flot
bruyantdesmols®.
Que répondre, en
effet, & qui affirme
que « les cOtés du
trigone sont les
ames des choses
cosmiques », ou
que « le tétragone
engendre le cube,
lequel est la se-
mence de la ter-
re? » ? On chercha
pourtant & expli-
quer mécanique-
ment l'action des
figures astrologi-
ques, en partant
de I'idée que leur énergie décroit du diamétre & I'hexagone.
Plus I'arc sous-tendu par le c6té d’'un polygone inscrit au cercle
est grand, plus ce cOté se rapproche du centre. Or, le centre est
ici la Terre. L'influence dardée suivant le trigone imprégne
davantage notre almosphére que le rayon lancé suivant un angle
plus ouvert, le quadrat, et a plus forte raison le sextil, qui ricoche
dans le cercle a plus grande distance du centre. Quant au dia-
métre, « il frappe droit et le coup en est plus sor?». Il n'ya

Fig. 22. Récapilulation des Aspects,

1. Rappelons qu'il n'y a pas la moindre allusion aux syfuatx dans ce que
Diodore rapporte des méthodes chaldéennes : i pdv ydp 8tk tis dvatod g,
T 8t Sua < Sdoewe, tvd 8t Sud 1i¢ ypbag wpoompalvey gasiv adrtols Tois
Tpoaéyety dnp:big BovdnBziae (Diod., II, 30, 4).

2. Proclus in Anal. sacr., V, 2, p. 168 Pitra.

3. Voy. Manil,, Il, 352-318. Ainsi, pour le trigone comparé au tétragone :
Lla [linea] magis vicina meat coeloque recedit, | Et propius terras accedit visus
eorum, | Aeraque infectum nostras demiltit ad auras (11, 355-357) — ex recto
certior ictus (11, 373). Manilius a sans doute mal compris une explication qui
portait sur l'angle d'incidence du rayonnement allant d'un astre a Vautre.
Mesuré par rapport a la « normale » ou rayon du cercle, I'angle sous lequel
chaque signe recoit le rayon de ses associés de droite et de gauche est de 30°
dans le trigone, de 43¢ dans le tétragone, de 60° dans I'hexagone. On trouve
un écho de ces idées dans des scolies du moyen dge (Schol. vet. ad German.,
Prognost., 11, p. 110 Buhle) : Aspiciunt inter se stellae ex lertio (quinto?)



.

174  cHAP. VI. — COMBINAISONS DES SIGNES DU ZODIAQUE

qu'un défaut dans cetle théorie balistique, c’est qu’elle esl a coté
de la question. Les « configurations » astrologiques n’expriment
pas les rapports des astres avec la lerre, mais les rapports des
astres entre eux. L’auteur inconnu 3 qui Manilius emprunte son
raisonnement n’avail sans doute pas commis cette méprise. Recti-
fication faite, la susdite théoric rend assez bien compte non pas
de la qualité — qui reste occulte —maisde l'intensité supposée du
rayonnement échangé enire les astres dans les diverses figures.

Une explication plus simple, parce qu’elle est humaine et intel-
ligible pour le vulgaire, de I'énergie décroissante des figures, du
diamétre a I'hexagone, c'est que I'association devient plus lache .
4 mesure que les participants sont plus nombreux. Chacun d’eux,
n’étant en rapport direct qu'avec ses deux voisins de droite et de
gauche, devient indifférent aux autres et pour les autres.

La droite et la gauche — une distinction bien humaine aussi —
modifient dans chaque figure la valeur, ¢'est-a-dire la qualité des
rapports. L'astre associ¢ & un autre par la droite, c'est-a-dire
placé a la droite de son associé, a une supériorilé sur celui-ci,
qui est A la gauche de l'autre. La droite des signes est du c6té o
les entraine le mouvemenl diurne, la gauche, dans le sens
rétrograde *.

signo, quod dicitur Trigonum et haben! maxime confusionem [s'associent plus
étroitement ?] : ilem a quarto signo, quod Telragonum et Centrum [a cause des
xévrpa-cardines] vocalur, el in allerutrum maxime praestant effectum [& cause
de I'énergie intrinséque des cardines]. Item ex contrario, quod esl septimum
signum et Diamelron vocalur, quae maxime adversum caelera [?) dissident. Vel
leviter aspiciunt, ul sextum [lertium?] quod dicilur Hexagonon. Le scoliaste
confond perpétuellement le nombre ordinal, qui indique la distance d'un
sommet & I'autre, avec celui qui désigne le polygone lui-méme.

1. Sed discrimen eril, dextra, an sint laeva. Sinistra | Quae subeunt; quae
praecedunt, dexlra esse feruntur. | Dextera erit Tauro Capricornus, Virgo sinis-
¢ra (Manil., I1, 284-286). La doctrine est la méme, sous des expressions inverses,
dans Firmicus, qui, se réglant sur l'ordre des degrés de longitude, d¢finit :
quod retro fueril dextrim, el sinistrum quod est ab ante (11, 22, 8). Scire etiam
debemus quod sit dextrum (rigonum, quod sinistrum. Dexlrum (rigonum est
quod ab eo signo, a quo incipimus, relro est, sinistrum vero guod ab ante;
ulputa Avielis dextrum (rigonum est Sagiltarius, sinistrum vero Leo, el simili
modo Leonis dexlrum trigonum est Arvies, sinistrum Sagillarius; Sagillarii
vero dexlrum (rigonum est Leo, sinistrum est Aries. Et de méme dans les autres
figures (Il, 22, 4). Nous n’aurons que trop d'occasions de revenir sur la hiérar-
chic attachée a la droite et & la gauche et les problémes qui 8’y rattachent
(voy. ci-aprés, ch. vni, I'dztivoBohiz et autres rapports modifiant la théorie
plus complexe des aspects planétaires). En rigle générale, 1'aspect par la droite
est plus favorable que I'autre : dans le tétragone, par exemple, il arrive
que % xatk td SeZidv Tetodywvov wAevpx &BAabhg yiverar, The xatd T
0@ vunoy wAsveds xtviuvivodans wikdov, », 5. A (Paul. Alex., R 3 v).



LES ASPECTS FIXES DU ZODIAQUE 173

En fait, 'association par aspects est le plus souvent appliquée
aux planéles, qui ne restent pas incrustées une fois pour toutes
a la méme place et péuvent varier leurs combinaisons. Il n’ar-
rive guére que les plandtes occupent tous les sommets d’un
polygone : elles sont généralement en aspect deux & deux, el
elles y soni dés qu'il y a entre elles I'angle que sous-tend la
corde du polygone. On ne s'imagine donc pas des trigones ou des
tétragones de planétes formant des sociélés permanenles, a
effeclif complet. C'est, au contraire, sous forme de ligues éter-
nelles, animées de sentiments invariables, que l'astrologie poé-
tiyue se représentail les configurations inserites au cercle du
Zodiaque . Pourquoi les signes s'associenl-ils, si ce n’est pour
meltre en commun leurs haines et leurs sympathies? Si la con-
corde n'esl pas toujours parfaile a l'intérieur de ces ligues, de
I'une & T'autre I'élal normal est la guerre. Le trigone présidé par
le Bélier ( §p 4 ) attaque celui que préside la Balanee (&= ==
H), mais sans suceés : le groupe animal est défait par le groupe
humain. Le contraire edt étonné le bon Manilius, qui croil & la
supériorité de l'intelligence sur la force. La bande animale se
rue aussi, par antipathie de sexe, contre le trigone féminin auquel
préside le Taurcau (@ 1P 'b). Les carrés ne sont pas moins
batailleurs que les triangles. Le plus trisle, c'est que tel signe,
comme membre d’un carré, devienl I'ennemi de ceux qu'il avait
pour alliés dans le Lriangle, el inversement : si bien que, en fin
de comple, les signes sont parlout égoistes, suspeels et trailres
A leurs alliés du moment. Inutile d’ajouter que ces haines célestes
se reproduisent sur terre, ou elles ont leur effet réel el se per-
pétuent de génération en génération, par l'afllux sans cesse
renouvelé des passions de la-haut.

L'astrologie mathématique fera de son mieux pour pacifier
celte mélée; mais elle en retiendra le principe, en I'appliquant
aux trigones seuls, trigones peuplés de planéles, qui y sont
inslallées virtuellement par droit de propriété. Entre autres
usages, cel engin bizarre lui servira principalement A rendre
compte de la diversilé des races qui peuplent la terre et de

1. Manilius, sur ce sujet, est inépuisable. Voy. II, 466-642. Aprés les sym-
pathies et haines individuelles (466-519), bataille des trigones : Quin adversa
meant et juncta trigona trigonis | Alleraque in bellum diverso limite ducit |
Linea (520 3qq.), avec toute espéce de complots et agressions de détail : Sed
tamen in proprias secedunt singula mentes | Et privata gerunt secretis hostibus
arma (539 sqq.). Inimitiés des carrés, etc. (572 sqq.). Aussi rien de plus rare
que Famitié : Unus erat Pylades, unus qui mallet Oresles | Ipse mori (583 sqq.).



176 cHAP. VI. — COMBINAISONS DES SIGNES DU ZODIAQLE

I'antipathie engendrée par cette diversité *. Elle rejetlera, comme
inintelligibles ou contradictoires, les rapports que Manilius croil
découvrir entre les trigones et les amiliés que 'on va chercher
au loin, & cause de la distance qui sépare les trois signes d’un
trigone ; entre les trois carrés el les trois degrés de parenté
appelés agnalion, cognalion, affinité ; entre I’hexagone et I'hospi-
talité 2. Les acquisitions qu'elle fit par ailleurs compensérenl
largement ces sacrifices volontaires. Encore n'est-il pas sor que
les débris de ces systémes n’aient pas été replacés dans la théo-
rie des « lieux » substitués au Zodiaque.

Manilius, au cours de son exposé, s'embarrasse de scrupules
qu'il emprunte aux géomeétres et qui infirment loutes ses induc-
tions. Lui qui considére toujours les signes en bloc, il s'avise
imprudemment de déclarer que les figures géométriques ne sont
efficaces qu'autant qu'elles soni exactes et que les angles sous-
tendus par les cordes sont bien de 180° pour le diamétre, de 1200
pour le trigone, de 90° pour le tétragone, de 60° pour I'hexagone 3.

1. Voy. ci-aprés (pp. 199-206) les « Trigones planétaires » et (ch. x1) leurs
domaines dans la chorographie astrologique.

2. Ptolémée n'en fait point usage au chapitre des amitiés et mlmmés (voy.
ci-aprés, ch. xu), & I'occasion duquel on reviendra sur le systéme de Manilius
(11, 670-683). Le texte de Manilius est obscur et diversement ordonné par
Scaliger et par Fr. Jacob. Les tétragones cardinaux adfines signan! gradi-
busque propinquis | Accedunt (11, 671 sqq).; quant aux trigones : Haec ad
amicitias imilantes jura gradumgque | Sanguinis alque animis haerentia pectora
ducunt. | Utque ipsa a longo coeunt submota recessu, | Sic nos conjungunt
magjoribus intervallis (11, 679-682), amitiés qui valent micux que la parenté
(11, 683-684). Les hexagones : Proxima vicinis subscribunl lertia quaeque |
Hospitibus (11, 683). Le principe sous-entendu par Manilius est fort simple :
cest que les individus qui ont leurs signes généthliaques en aspect contrac-
tent par 13 une parenté, amitié ou aflinité quelconque entre eux : Sic erit
in signis odium tibi paxzque notanda; | In lerris genili lali sub lege creantur
(11, 641-642. Cf. 1I, 337-342. 484. 560 sqq. 652). Ce principe est aflirmé par
Géminus, qui le tenait peut-étre de Posidonius, & propos du diamétre (ci-
dessus, p. 167, 1) et du trigone : Soxodot ydp ol xati Tpiywvov yevépevol oupma-
8ziv dAMfhows (Isag., 1, 9). C'est de la généthlialogie comparée.

3. Sed si quis conlenlus eril numerasse quadrata, | Divisum ul signis mundum
pulet esse qualernis, | Aul tria sub quinis signis ornare [rigonum [lrigona
Salmas., p. 149] | Falsus erit. Faute du nombre exact de degrés, amisere
loco dotes numerisque repugnant. Le trigone exige un arc de 1200 : Hanc
autem numeri non reddit linea summam | Si signum a signo, non pars a parte
notatur. Manilius développe I'idée avec sa prolixité habituelle (Il, 297-351).
Un passage de Démophile, que je cite plus loin (p. 179, 1), nous explique les
scrupules de Manilius. I y avait conllit, pour le tracé des oyfpata, entre
plusieurs méthodes : la méthode vulgaire, celle qui prenait les signes en
bloc (fwdiax4), est signalée comme entachée d'erreur.



LES ASPECTS PLANETAIRES 171

Alors ce ne sont plus les signes qui correspondent entre cux,
mais les degrés des signes. Manilius passe, sans s’en apercevoir,
du calcul en gros ({wduaxing - mAazmids - platice) au calcul par degrés
(wotpixing - partiliter), celui-ci infirmant les résultats obtenus par
celui-1a *. Pour é&tre logique, il aurait da aller jusqu’'au bout et
avertir, comme le font certains astrologues, que les figures peu-
vent étre réguliéres, mais étre pourtant inefficaces ou d’'une effi-
cacité dévoyée et malencontreuse. Le cas se produisait, d’aprés
ces abstracteurs de quintessence, quand les sommets d'un poly-
gone tombaient sur les lignes de séparation des signes, sur:
I' « entre-deux » (peszuBénuz) *. En réalité, le poéte, étourdi par
la complication du sujet, n’a pas réfléchi que le calcul par
degrés ne s'applique utilement qu’aux configurations planétaires
et qu’il n’avait nul besoin, lui qui ne s’occupe que du Zodiaque,
de briser ainsi I'individualité concréte des signes 2.

Appliqués aux planétes, les sy ¥ p2<ca ont pour but et pour
effet de remplacer la présence réelle de la plandte, de porter son
action 1a ot elle n'est pas elle-méme. Les astrologues parvenaient
ainsi & concentrer dans un espace restreint du Zodiaque, quand
le besoin s’en faisait sentir, les influences des planétes qui se
trouvaient dans d’autres parties du cercle. Par exemple, dans le
calcul de la durée de la vie, cette durée étant enfermée dans un
quadrant et devant nécessairement se buter & une planéte « meur-
triére.» (dvarpesizdg), le rayon lancé suivant le diaméire ou le
quadrat par Mars ou Saturne faisait fonction de la planéte elle-
méme. On pouvait cependant admettre une différence d'éncrgie
entre la présence réelle et la présence virtuelle par aspect. Une

1. C’est une habitude chez Firmicus (cf. I, 14, 1; IV, 17, 2 etc.) d'indiquer
d’abord la méthode platice et de déclarer ensuite qu'elle ne vaut guére,
attendu qu'on arrive & de tout autres résultats en comptant partiliter.

2. Un individu qui aurait pour horoscope le pesep8éhnpax, odtos FAadog
xal xwed¢ xal danpog teheuthoet (Hlephaest. Theb., p.48-49 Engelbrecht). L'au-
teur indique les effets spécifiques des douze peszpodipata du Zodiaque. La
considération du pesep 662 pa ou zéro mathématique fait que les astrolo-
gues ont subi & regret les exigences des astronomes qui plagaient équinoxes
et tropiques entre deux signes. Sur le psoeu6édnpa considéré par rapport a
I' dxdppoia et & la construction des « lieux », voy. ci-aprés, ch. vir et 1x.

3. Individualité qui, répétons-le (cf. p. 132, 1), n'existe plus pour les astro-
logues savants. Ils décomposaient les signes, quand il leur plaisait, en parties
fortes, faibles, ou méme d'influences contraires. Nous en verrons nombre
d’exemples. Cela, au dire des doctes, &t xal éx Siapopdv dnhavidy cuvéaTrxay,
xal odx €§ opolwy dupotépwy Tdv xpacbwy, toutéott xal Brppol xal uypold
(Anon., p. 80). Soit! mais alors I'analyse devait aboutir logiquement a la
suppression des signes figurés.

12



178 CHAP. VI. — COMBINAISON DES SIGNES.DU ZODIAQUE

régle formulée par un scoliaste de Paul d’Alexandrie veat que la
différence soit de moitié *.

Les aspects polygonaux, dont on n’a trouvé jusqu'ici aucune
trace dans les documents chaldéens ou égyptiens, dominent la
théorie et la pratique de I'astrologie grecque. Cette géométrie,
accessible méme aux intelligences moyennes, résista aux scru-
pules qui vinrent du perfectionnement des méthodes et qui ren-
dirent si difficile la construction des cases mobiles ou lieuzx (voy.
ci-aprés) appliquées sur le Zodiaque & Vaide de calculs relevant
de la trigonométrie. Il n'y avait discussion qu’entre les partisans
des vieux procédés, ceux qui se contentaient de considérer les
signes en bloc ({wdiaxids) et ceux qui exigeaient la correspondance
exacte des degrés (porpiivg) 2. Cette discussion faillit pourtant pro-
voquer une intrusion des calculs suscités par la. constatation de
l'inégalité du mouvement des diverses parties du Zodiaque, iné-
galité causée par I'obliquité du Zodiaque sur I'axe du monde.
L’astrologue Antigone de Nicée n’eut pas & démontrer — on le
savait — que les polygones réguliers étaient presque loujours en
désaccord avec le cadre naturel formé par le plan de 'horizon et
celui du méridien ; il proposa d’estimer les cétés des polygones
non plus en degrés du cercle, mais en unités de temps (ypovirinc),
en portions égales des 24 heures que dure une révolution entiére
du cercle par le mouvement diurne. Il connaissait, du reste, trop
bien les habitudes des astrologues et leur facon d'inspirer con-
fiance pour prendre la réforme a son compte : il dut la mettre
sous le nom d'un vénérable « Egyptien », Phnags, déja connu ou
inventé pour la circonstance. Malgré ses précaulions, il n’eut que

1. Parlant des « lieux » — équivalents des signes — le scoliaste dit : el pév-
wor pndels eln tdv dotépwy éxcloe, oxomely 8ei Umd motdy BdAheTtat xatd
oy fpa T fbStov, xal oltwg dmopalvesbar wéca ta dyadd xal péoax T
xaxd * tolto 8% xal ém! mwdvrtwy Tiv téTwy, Stav uh maph dothp
(Paul. Alex., L 3 v). Nous ne saurions dire si cette régle était généralement
acceptée.

2. A signaler la transaction d'aprés laquelle les aspects planétaires seraient
efficaces quand l'inexactitude ne dépasserait pas une certaine largeur ou
champ de tir battu par le rayon de la planéte mise en cause, largeur diffé-
rente pour chaque planéte. Cest du moins ce que je crois voir dans un
fragment de scolie que, pour plus de sdreté, je cite in exfenso : Al dxtiveg
700 ) dypixvolvrar poip. N, Eumpocdev mevrexaidexa, xal dmiolev mevtznaibexna * Tig
C noip. x¥, Zumposdey Sbdexa, xal Gwmigbev Swdexa * tol b xal tod % poip. e,
Zumposev dwvéa, xal Smtadev dwéa * i Q xal ol ¥ ¥, Eumpochey Emtd val fmio-
Bev Emcd - 100 QY i, Eumpoadey Gwtdr wal Gmodev Gwtd (Schol. Demoph., p. 204).
A rapprocher de ces chiffres ceux indiqués plus haut (p. 112 en note).




LES ASPECTS PLANETAIRES 179

de rares adeptes, et le calcul par la durée des « ascensions »’
(avapopat) resta en dehors du systéme des aspects *.

En somme, les polygones zodiacaux, qui représentent des réac-
tions fixes si I'on ne considére que les signes, servaient surtout &
évaluer les combinaisons variables des planétes accidentellement
logées dans les signes. Nous allons voir grandir de plus en plus
le réle des planétes et la vertu propre des signes passer au second
plan dans les associations entre signes et planétes 2, associations
que I'on serait tenté d’appeler invasion et confiscation des signes
par les planétes.

1. 11 y a, dit Démophile, trois maniéres de tracer les aspects : une vulgaire
et erronée (f Lwltaxh xal ok xal xabohind, xad’ fiv mdvrec Thavipeda); I'es-
timation au degré (potptx ), d'aprés le canon des ascensions de Ptolémée,
ct une autre, 4 y povixd, fiv &v Avrlywvoc xal dving 6 Alydmriog xal dAhot Tivic
Oméragay xal dvépagay igoaxelis Tpiywvoy Tdv dvazopdy tév {wdiwy (Schol. Demo-
phil., p. 201). Le recours & « I'Egyptien » est typique, car c'était un fait
notoire (voy. ci-dessus, p. 54, et ci-aprés) que les anc)ens Egyptiens igno-
raient l'inégalité des ascensions obliques.

2. J'ajourne au chapitre suivant, par souci de la clarté, les combinaisons
produites par intégration des signes dans les signes, qui reviendraient logi-
quement a celui-ci, ces combinaisons étant de tout point analogues a celles
des signes avec les planétes et concurrentes avec ces derniéres ou remplacées
par clles.



CHAPITRE VII

COMBINAISONS DES SIGNES DU ZODIAQUE
ET DES PLANETES

Le Zodiaque, ne craignons pas de le répéter, doit toute son
importance a ce fait qu'il marque la route des plandtes (stellae),
et en particulier du Soleil. Ses constellations (sidera) remplissent
méme trés imparfaitement le réle d’élapes réguliéres, car elles
sont inégales en grandeur, et elles s’écartent de I'écliptique, au
Sud et au Nord, bien au-dela de la largeur suffisante pour con-
tenir les orbites des plandtes connues des anciens. C'est donc par
une sorfe d'excroissance illégitime de la doctrine que I'astrologie
en élait venue & reconnaitre aux signes ({&3.a), substitués aux
constellations réelles, le caractére tranché, I'autonomie et la pré-
pondérance abusive qu'ils affectent dans le poéme de Manilius *.
Sans les planétes, les constellations zodiacales n’avaient aucun
droit & un honneur qui fat allé aux plus brillantes, & celles que
connaissaient le mieux les agriculleurs et les marins. Aussi I'as-
trologie que I'on pourrait appeler zodiacale est destinée a s'atro-
phier de plus en plus. Pour les docteurs de la science, les signes
ne sont que des « douziémes » (Swdexatn pépra), et le Zodiaque
lui-méme, discrédité par la précession des équinoxes, remplacé
par des graduations indépendantes (celles des « lieux » et des

1. On a déja averti que les caractéres propres des signes n'ont d’autonome
que l'apparence. Le Cancer n'est broilant que parce qu'il héberge le soleil
d'6té, et le froid aqueux du Capricorne vient du solstice d’hiver. Ces propriétés
relatives seraient intervertics pour un habitant de I'hémisphére austral. Mani-
lius se proposait de chanter aussi les planétes — adversos stellarum noscere
cursus (I, 15) — adverso luctantia sidera mundo (I, 259, 809.Cf. II, 119) — con-
tra nitentia signa (I, 309), — mais il a ajourné sa tdche (V, 1-11), et il aurait
dd faire quelques palinodies pour leur rendre la prééminence qui leur con-
vient. Cependant, il sait que Utcunque stellae septem laeduntve juvanive, |
...Sic felix aut triste venit per singula fatum (111, 89-91).



HEGEMONIE DES PLANETES 181

« sorts », qui s'ajustent & I'heure de chaque géniture), courait
risque d’8tre relégué parmi les antiquailles, s’il n’avait été de
bonne heure converti en domaines planétaires et, & une certaine
époque, sous l'influence de la tradition « égyptienne », régénéré
par l'invasion des « décans ».

Dans les calculs de I'astrologie savante, de celle qui se dit
capable de suivre les mouvements des planédtes et d’en noter &
tout moment la position, les étoiles fixes ne sont jamais qu'un
appoint. Elles sont trop haut placées, trop pures, trop étrangéres
aux vicissitudes de notre monde sublunaire, pour rivaliser avec
les planctes. C'était une question philosophique a débattre que
de savoir si, dans la collaboration des signes et des planétes,
I’harmonie venait de ce que les planétes répartissent des influences
issues des étoiles, ou au contraire, de ce que les étoiles parti-
cipent de la nature des planétes et s'accommodent & leur tempé-
rament !. Les astrologues avaient tranché la question de pra-
tique en faveur des planétes. C'est par assimilation aux planétes
qu’ils appréciaient la nature des étoiles fixes 2, et ce travail d'as-
similation, ils l'ont poursuivi et achevé sur les signes du Zo-
diaque, en y fixant & demeure, sous forme de droit de propriété,

4. Cicéron, qui exprime en termes vagues des idées confuses, semble attri-
buer i ses « Chaldéens » la premiére solution : Vim quamdam esse aiunt signi-
fero in orbe, qui Graece ZwSiaxds dicitur, talem ut ejus orbis unaquaequae pars
alia alio modo moveat inmutelq !l perinde ut quaeque stellae in his
finitumisque partibus sint quoque tempore, eamque vim varie movert ab iis
sideribus quae vocantur errantia, etc. (Cic. Divin., 11, 44). On ne saurait dire
si la vertu de chaque partie du cercle est une fraction de la vertu du cercle
entier ou une vertu spéciale qui est suscitée (moveri) par les planétes supposées’
présentes (ut quaeque stellae in his finitumisque partibus [cf. les §pia]). L'au-
teur de I'Hermippus enseigne que les étoiles ajoutent un supplément considé-
rable (t¥ péyieta Tadg dmhavels datépwy supbBaihopévous) 4 I'action des planétes,
et de méme nature: &t pdv yip xal olror [dmhavel] *f tdv éxtd ot
xéxoavrar wpbtepov elomtar — xal SRhov ¢ saltdv dv dxeivy movfigeiey o THe
wpdoewg toraaey (11, T, § 60-62). — Suivant Hermés Trismégiste (tradition « égyp-
tienne »), au contraire, c’est 'action des planétes qui est 'appoint, I'action
principale venant des signes intelligents : {é8wa ydp Tiva épol dvéBnuey 6 Tathp
xal Snpioupyds Epppovi te xal voepd, xal téte mhéov dtav xal émixeipévy adrols Tav
dotépwy xivmo adpswvey Iyn Thv évd¢ éxdatou guaixdy évépyeav (ap. Stob.,
Ecl., 1, 41-44, p. 948). Hermés songeait plutdt aux décans égyptiens qu'aux
Lwdia grecs.

2. Voy. les estimations minutieuses faites, étoile par étoile, d’aprés les éta-
lons planétaires, dans Ptolémée et lléphestion de Thébes, et portant méme sur
des constellations extra-zodiacales (Ptol., I, 9. Hephest., pp. 68-70 Engelbr.,
xabag o dpyatot xal & Belog Mrohepaioq éxtidetar). Il faut toujours des dp-
%70 au fond de la perspective |




182 cHAP. VI, — COMBINAISONS DES SIGNES ET PLANETES

de présence virtuelle, de préférence voulue, I'influenice prépondé-~
rante des planétes.

Cette répartition des droits de propriété des plandtes « mai-
tresses de maison » (oixodeamézar) sur le contour du Zodiaque n’est
pas la conception la plus étrange de I'astrologie, — celle de la
réparlition des influences zodiacales 4 la surface de la Terre 1'est
davantage, — ‘mais c’est une des plus curieuses 4 analyser et
peut-étre des plus difficiles & ramener & des motifs intelligibles.

L’astrologie classique, entre tous les systdmes que pouvait éla-
borer la fantaisie, en a adopté et couramment employé trois prin-
cipaux : celui des domiciles (oizo. - domus) ; celui des exaltations
et dépressions (Sdwpara - tanevibpaza - altitudines - dejectiones) ;
celui des termes ou confins (8pia- fines - termini).

§ 1. — DOMAINES PLANETAIRES

1° Domiciles des Planétes (olxot). — Au temps ou I'on croyait
que les planétes cheminent au milieu des étoiles fixes, il était
naturel d’imaginer que chaque planéte, considérée comme divi-
nité, edt quelque préférence pour une des stations rencontrées
sur la route, et, pour employer I'expression astrologique, s’y
réjouit (xaipew - gaudere) particuliérement !. La science grecque,
en espacant les orbes planétaires et en reculant le ciel des fixes,
ébranlait le principe méme qui pouvait conduire a la théorie
des domiciles planétaires et la justifier 2. Par conséquent, ce
n'est pas en Gréce, mais en Orient, qu'il faut chercher les
origines du systéme. Cela ne veut pas dire qu'il ait été importé
tout fait et accepté tel quel.Le principe a pu étre connu de

1. Le principe, suffisant 4 toutes les applications, est ta@v mhavwpévuy dAloug
wpds dAAx v {wdlwy dxeidodat (Proclus, In Tim., p. 333 A).

2, On a peine & comprendre que Ptolémée ait accepté ces puériles inven-
tions. Il s'est sans doute exercé & se payer de mauvaises raisons. L'exemple
du Soleil, qui donne plus de chaleur quand il est (par effet de perspective)
dans le Cancer ou le Lion, a fait naitre 'idée que chaque planéte pouvait avoir
une position préférée d’od elle rayonne le mieux, qui le chaud, qui le froid,
ou le sec ou I'humide, et ol sa nature se trouve modifiée : ol yip dotéoes
Thnadlovtes | dprotdpevor tolc mapavatéhhousty dAhofag xal ob T abrg
Eyousty dmopfolas (Anon., p. 3). Passe encore! Mais que ces domaines pla-
nétaires conservent des aflinités actives avec les planétes en l'absence des
planétes, des affinités incrustées dans leur figure et certaines parties de leur
figure, ceci est de la psychologie mystique, qui n'a plus rien 4 voir avec la
physique de Ptolémée,



LES DOMICILES PLANETAIRES 183

bonne heure et rester quelque temps inutilisé ou utilisé autre-
ment, d'une fagon que les Grecs jugeaient moins raisonnable.
L’astrologie grecque a été élaborée par des savants, et ceux-ci
ont do étre sensibles & une objection qui décida plus tard cer-
tains éclectiques a rejeter en entier le systéme des domiciles. C'est
1, dit l'aateur de I'/lermippus, une idée de gens tout & fait igno-
rants : « Comment ce qui pe s’arréte pas peut-il se faire un do-
micile quelque part !? » Mais, d'un autre coté, les savants eux-
mémes ne pouvaient pas négliger une donnée fournie par la foi
populaire, qui placait les mois, c’est-a-dire les signes du Zodiaque,
sous le patronage de certaines divinités, parmi lesquelles se trou-
vaient nécessairement des divinités planétaires. Cetle idée 6tait
parfois affirmée, de la facon la plus explicite, par le nom méme
des mois. C'est le cas notamment pour le calendrier romain, ol
I'on retrouve les noms de Janus, de Mars, de Junon, peut-étre
méme, un peu de bonne volonté aidant, de Vénus (Aphrodite =
Aprilis) et de Maia, mére d’Hermés-Mercure. Les astrologues ne
pouvaient pas faire moins que les haruspices toscans, lesquels
distribuaient les divinités fulminantes dans les cases de leur
temple céleste 2. Seulement, ils paraissent n’avoir pas trouvé du
premier coup le moyen d’éviter I'intrusion importune de divinités
non astrologiques et de peupler les douze compartiments de leur
Zodiaque avec les sept planétes. Il y eut sans doute une période
d’hésilation el de tAtonnements durant laquelle les inventeurs
eurent le champ libre.

Un curieux passage de Manilius nous met en présence d'une
des combinaisons essayées, combinaison qui n’entra pas dans
Poutillage définitif de l'astrologie, mais qui est fondée sur des
associations d'idées et méme des régles géométriques empruntées
a Tastrologie. C’est un Zodiaque dans lequel sidgent les douze
grands dieux, appariés suivant le diamétre, en commencant par
le signe du Lion. Comme roi des animaux, le Lion est sous la

{. Anon., Hermipp., 1, 19, p. 30 Kroll. Ne pas confondre les domus planétaires
avec les XII « lieux », souvent appelés domus caeli (cf. ci-aprés, ch. 1x, fig. 30).

2. Cf. Histoire de la Divination, 1V, p. 23-28, et I'article Haruspices dans Ie
Dict. des Antiquités de Daremberg et Saglio. La question est de savoir qui,
des astrologues et des haruspices, a prété ou emprunté Iidée premiére. Mar-
tianus Capella, dénombrant la foule qui peuple les seiz¢ régions du temple
toscan et songeant cn méme temps aux domiciles astrologiques, se dispense
assez ingénieusement de choisir entre les deux systémes : quippe discretis
plurimum locis deorum singuli mansitabant et licet per Zodiacum tractum
nonnulli singulas vel binas domos animalibus tilularint, in aliis tamen habita-
gulis commanebant (Mart. Cap., I, 44).



Y
18% CHAP. VII. — COMBINAISONS DES SIGNES ET PLANETES

« tutelle » de Jupiter, roi des dieux. Son épouse Junon lui fait
vis-a-vis dans le Verseau. Neptune prend naturellement pour lui
les Poissons, et sa parédre Cérés trouve dans la Vierge (I'Epi) un
logement convenant & sa nature en méme temps que conforme a
la loi du diamétre. Apollon, I'un des Gémeaux, est vraiment chez
lui dans cette constellation, et la chasseresse Diane s'installe en
face dans le Sagittaire. Vénus a le domicile que lui attribuent
tous les systémes, le Taureau; et, & 'autre bout du diamétre, Mars
protége le malfaisant Scorpion. L’industrieuse Minerve pourra
filer la laine du Bélier, et la légende qui veut gu'elle ait excité
les désirs de Vulcain (Héphwstos) fait placer celui-ci dans la
Balance. Mercure retrouve dans le Cancer 'équivalent de la tor-
tue avee laquelle il avait jadis fabriqué la lyre, et Vesta son foyer,
le foyer d’hiver, dans le Capricorne *.

L'absence de Saturne, qui n'avait point de place parmi les
douze grands dieux, aurait suffi, & elle seule, pour rendre le sys-
téme impropre aux usages astrologiques ; mais Mars et Vénus y
occupent la place que leur conserveront les astrologues, et cette
place n’a pas été choisie au hasard.

Le systéme des domiciles exclusivement planétaires apparait
complet et définitif dans les papyrus égyptiens de I'époque des
Antonins et dans le livre de Ptolémée. Il y a méme concurrence
entre deux traditions rivales; si I'une se réclamait de I'Egypte,
lautre passait nécessairement pour venir de la C